



# تاریخ اسلامی

# دكتسور

مدحت محمد عبد الحارث مدرس التاريخ والحضارة الإسلامية كلية الآداب \_ جامعة جنوب الوادى

> كلية التربية قسم الفلسفة والإجتماع الفرقة الثانية العام الجامعي ٢٠٢٢/ ٢٠٢٤م

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾

سورة المجادلة - الآية ١١

#### تمهيد:

# العرب (التسمية والموقع)

تعددت الأراء حول لفظة عرب<sup>(۱)</sup> واتفق العض على أن كلمة عرب تطلق على الناطقين للغة العربية من بدو وحضر في شبه الجزيرة العربية، وإكلمة عرب العديد من المعانى اللغوية، فابن فارس<sup>(۱)</sup> يذكر بأن (عَرَبَ) الْعَيْنُ وَالرَّاءُ وَالْبَاءُ أُصُولٌ ثَلَاثَةً: أَحَدُهَا الْإِنَابَةُ وَالْإِفْصَاحُ، وَالْآخَرُ النَّشَاطُ وَطِيبُ النَّفْسِ، وَالثَّالِثُ فَسَادٌ فِي حِسْمٍ أَوْ عُضْوِ ، فَالْأَوَّلُ قَوْلُهُمْ: أَعْرَبَ الرَّجُلُ عَنْ نَفْسِهِ، إِذَا بَيْنَ

<sup>(</sup>۱) تضاربت أراء المفسرين والمؤرخيين واللغويين حول لفظ عرب، ولم يتفقوا على رأي واحد بشأنها، وتنوعت التفسيرات إلى تاريخية وأسطورية وتخمينية، لمزيد من التفاصيل حول لفظة عرب أنظر : جواد على : المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام ، ط٤، دار الساقي ١٤٢٢هـ، ج١،ص١٥- ٣٥؛محمد بيومي مهران : دراسات في تاريخ العرب القديم، ط٢، دار المعرفة الجامعية، ص١٢١ – ١٣٦٠.

<sup>(</sup>٢) ابن فارس وُلِد في قزوين عام ٣٦٩ هجريّة. وكرّس حياته في الترحال، وطلّب العِلم، ويُلقّب بابن فارس وُلِد في قزوين عام ٣٦٩ هجريّة. وكرّس حياته في الترحال، وطلّب العِلم، والتعليم هجريّة أقام في همذان مدّة طويلة، ومنها تنقّل بين بغداد، ومكّة المُكرَّمة، ومدينة الريّ والتعليم هجريّة أقام في همذان مدّة طويلة، ومنها تنقّل بين بغداد، ومكّة المُكرَّمة، ومدينة الريّ التي رحل إليها بدعوة فخر الدولة البويهي إلى الري ليؤدب ابنه مجد الدولة أبا طالب، فأقام بها، حيث التقى فيها الوزير الصاحب بن عبّاد. وتتلمذ ابن فارس خلال ترحاله على يد كبار شيوخ، وعلماء عصره، أمثال: والده فارس بن زكريّا، وأبي الحسن القطّان، وابن العميد، وأبي سعيد السيرافيّ، وغير هم. ويُذكّر أنّ هناك من تتلمذَ على يديه من طُلّب العِلم، ومنهم: بديع الزمان الهمذانيّ، وكان أحمد بن فارس متوقد الذكاء، اتصف بالكرم وحسن الخلق، وكان عابداً لله، يتّصف بالوقار، والكرّم، والتواضُع، ، ومن مؤلفاته معجم المجمل. معجم المقاييس. جامع التأويل في تفسير القرآن. كتاب الإتباع والمزاوجة. كتاب دارات العرب. كتاب كفاية المُتعلّمين في اختلاف النحويّين. كتاب الإتباع والمزاوجة. كتاب غريب إعراب القرآن. كتاب تفسير أسماء النبيّ عليه السلام. كتاب ذخائر الكلمات. كتاب العمّ والخال. شرح رسالة الزهريّ إلى عبدالملك بن مروان. كتاب خلق الإنسان. إلى أن تُوفِّي في مدينة الريّ في شهر صفر من عام ٣٩٥. أحمد بن فارس: الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها، محمد علي بيضون ١٤١٨ه، مقدمة الناشر، ص٥.

وَأَوْضَحَ. قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «الثيّبُ يُعْرِبُ عَنْهَا لِسَانُهَا، وَالْبِكْرُ تُسْنَأُمَرُ فِي نَفْسِهَا» و "الإبانة والإفصاح" هو المعنى الأقرب لمفهوم " العرب" عند ابن فارس

فيصل من هذا إلى عدم استبعاد تسمية العرب بهذا الاسم كونهم أهل الفصاحة والبلاغة، فأما الأمة التي تسمى العرب فليس ببعيد أن تكون سميت عربا من هذا القياس لأن لسانها أعرب الألسنة، وبيانها أجود البيان، ومما يوضح هذا الحديث قول العرب: ما بها عريب، أي ما بها أحد، كأنهم يريدون: ما بها أنيس يعرب عن نفسه (۱).

والعرب هم: " جيل من الناس معروف خلافا للعجم " فهم يجعلون العرب مقابل العجم التي تعني عندهم الإبهام وعدم الفصاحة، فيؤكدون على أن المرجع الأساسي لمادة "عرب" هو "الإبانة والإفصاح" (١).

#### "اختلف الناس في العرب لم سموا عربًا لعدة فرضيات فقال بعضهم:

- لأن العرب أهل بيان وفصاحة، واسم العرب مشتق من الإعراب وهو الإبانة، فيقال: أعرب الرجل عن ضميره إذا أبان عنه.
- أو من كلمة "عرب" العبرانية أي أرض الغروب والظلام، والعبرانيون لا يميزون في الصورة بين العين والغين، أو من "عرب" العبرانية بمعنى الخلط والمزج لكونهم شعبًا ممزوجًا من نسل قحطان وإسماعيل ومديان ومؤاب وعمون وعملاق وغيرهم.

<sup>(</sup>۱) ابن فارس: معجم مقاییس اللغة، تحقیق: عبد السلام محمد هارون، دار الفکر ۱۳۹۹هـ، ۲۰۰، ص۲۹۹، دار الفکر ۱۳۹۹هـ، ۲۰۰، ص۲۹۹

<sup>(</sup>٢)جواد على : المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ج١٦، ص ١٧٨ -١٨٠.

ح. محمد محمد تاريخ إسلامي

- أو سموا كذلك حين ارتحالهم عن الوطن الأصلي غربًا، فلفظة "عرب بمعنى غرب" لكنها سامية .

- وقيل: أول من أنطق الله لسانه بلغة العرب: "يعرب بن قحطان"، وهو أبو اليمن كلهم، وهم العرب العاربة. ونشأ إسماعيل بن إبراهيم معهم فتكلم بلسانهم فهو وأولاده العرب المستعربة.
- وقيل: إن أولاد إسماعيل نشأوا "بعربة" وهي بلد من تهامة؛ فنسبوا إلى بلدهم إلى أن قال: وكل من سكن بلاد العرب وجزيرتها، أو نطق بلسان أهلها فهم عرب، يمنهم ومعدهم" قال الأزهري: "إنهم سموا عربًا باسم بلدهم العربات." (۱).
- ويرى البعض ان لفظة عرب مشتقة من الكلمة العبرية (أرابا) ومعناها الارض الداكنة أو المغطاة بالكلأ، وهذا المعنى الأخير يشير الى حالة هؤلاء القوم الاجتماعية القائمة على التنقل والسعي الى موارد العشب. وذكر البعض الاخر ان اللفظة مشتقة من الكلمة العبرية ، أرب ، وتعني الحرية وعدم الخضوع لنظام ما، بينما قال آخرون ان هذه اللفظة ذات صلة باللفظة العبرية ، عابار ، بمعنى التنقل والتحرك من موضع الى اخر (۱).

فرق اللغويون بين العربي والأعرابي ، فالعرب هم أهل الأمصار، والأعراب منهم سكان البادية وأهل النّجيعة وارتياد الكلأ وتتبع مساقط الغيث، فمن

\_

<sup>(</sup>١) أحمد رضا : معجم متن اللغة ، دار مكتبة الحياة - بيروت١٣٧٧ هـ ،ج١، ص٣١- ٣٢ .

<sup>(</sup>٢) سالم: دراسات ص ٧٦.

نزل البادية أو جاور البادية وظعن بظعنهم وانتوى بانتوائهم فهم أعراب، ومن نزل بلاد الريف واستوطن المدن والقرى العربية مما ينتمي إلى العرب فهم عرب وإن لم يكونوا فصحاء (١).

ظهور كلمة " عرب" غير معروف تاريخيا على وجه الدقة فالمستشرقون وعلماء التوراة المحدثون؛ فقد تتبعوا تأريخ الكلمة، وتتبعوا معناها في اللغات السامية، وبحثوا عنها في الكتابات الجاهلية وفي كتابات الآشوريين فوجدوا لفظة "عرب" قد ظهرت لأول مرة في التاريخ في القرن التاسع عشر قبل الميلاد في احد الوثائق الاشورية للملك شلمنصر الثالث ملك اشور (٨٥٣ ق .م ) ووردت في الكتابات البابلية جملة "ماتواربي" ""matu a-ra-bi" "Matu arabaai"، ومعنى "ماتو" "متو" أرض، فيكون المعنى "أرض عربي"، أي "أرض العرب"، أو "بلاد العرب"، أو "العربية"، أو "بلاد الأعراب" بتعبير أصدق وأصح، ثم اخذت لفظة عرب تتردد منذ ذلك الوقت في الوثائق الاشورية والبابلية في صيغ متعددة منها عربي Aribi، وعربي Urbi ، وعربي Arbi . ثم ظهرت لفظة عرباية Arbaya للمرة الاولى في النصوص الفارسية المكتوبة بالأخمينية عام ٥٣٠ ق.م ، وقد جاءت بمعنى البادية الفاصلة بين العراق والشام بما فيها شبه جزيرة سيناء (٢).

(۱) لمزيد من التفاصيل أنظر: إسماعيل بن حماد ، الصحاح ، ج١ /١٧٨ ، والأزهري ، محمد ، تهذيب اللغة ج٢ /٣٦٠ ، مادة (عرب)، وانظر كذلك الآلوسي ، ١٧ انظر: الجوهري ، يراجع.

<sup>(</sup>٢) لمزيد من التفاصيل أنظر : جواد علي: المفصل، ج ١ ، ص١٦- ٢٤؛ صالح العلي: محاضرات في تأريخ العرب ص ١٥؛ جرجي زيدان: العرب قبل الاسلام ص ٤٣.

ح.محجم محمد تاريخ إسلامي

#### طبقات العرب:

وتقسيم العرب إلى طبقات -وذلك من ناحية القدم والتقدم في العربية - هو تقسيم لا نجد له ذكرًا لا في التوراة أو الموارد اليهودية الأخرى ولا في الموارد اليونانية أو اللاتينية، أو السريانية. ويظهر أنه تقسيم عربي خالص، نشأ من الجمع بين العرب الذين ذكر أنهم بادوا قبل الإسلام، فلم تبق منهم غير ذكريات، وبين العرب الباقين، وهم إما من عدنان، وإما من قحطان (۱)، وقد قسم المؤرخون (العرب) إلى ثلاثة أقسام بائدة وعاربة ومستعربة: (۲)

- ١- العرب البائدة .
- ٢- العرب العارية.
- ٣- العرب المستعربة.

#### اولا: العرب البائدة

يقصد بالعرب البائدة الشعوب العربية القديمة التي سكنت جزيرة العرب، ثم هلكت واندثرت بسبب كفرهم بالله سبحانه وطغيانهم فأرسل عليهم العذاب، ومنهم:

عاد: تعتبر اقدم العرب البائدة وكانت منازلهم في الاحقاف، بين اليمن وعمان الى حضرموت بالأحقاف، فكانوا جبارين طوال القامة، وأرسل الله إليهم

<sup>(</sup>١)جواد على: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ج١، ص٢٩٥.

<sup>(</sup>٢) أبو الفداء إسماعيل: المختصر في أخبار البشر، المطبعة الحسينية المصرية، القاهرة (د.ت)، ج١، ص٧٣.

سيدنا هود، فكذبوه، وقالوا: من أشد منا قوة! ولم يؤمن بهود منهم إلا قليل (١)، وقد ورد في القرآن الكريم قوله تعالى: (وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِن بَعْدِ قَوْمِ نُوحٍ وَزَادَكُمْ فِي الْخَلْقِ بَسْطَةً الْفَاذْكُرُوا آلَاءَ اللهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ) (١) وأن الله سبحانه أهلكهم بالريح فقال سبحانه (وَأَمَّا عَادٌ فَأُهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَىرٍ عَاتِيَةٍ \* سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَتُمَانِيَةً أَيَّامٍ حُسُومًا فَتَرَى الْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَى كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِيَةٍ) (٢)

ثمود : قوم سيدنا صالح الله ، ويؤكد ابن خلدون ان منازل ثمود كانت بالحجر ووادى القرى فيما بين الحجاز والشام (أ) وبيوتهم منحوتة في الصخر بأبواب صغار وكانوا يعبدون الأصنام عاث قوم ثمود في الارض فسادا، ولما سار النبي – صلى الله عليه وسلم – إلى تبوك أتى على قرية ثمود، فقال لأصحابه:: «لَا يَدْخُلَنَّ أَحَدٌ مِنْكُمُ الْقَرْيَةَ وَلَا تَشْرَبُوا مِنْ مَائِهَا، وَأَرَاهُمْ مُرْتَقَى الْفَصِيلِ في الْجَبَلِ، وَأَرَاهُمُ الْفَجَّ الَّذِي كَانَتِ النَّاقَةُ تَرِدُ مِنْهُ الْمَاءَ» (٥) ، وقد ورد ذكرهم في القرآن الكريم قال تعالى : (وَأَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُوا ذكرهم في القرآن الكريم قال تعالى : (وَأَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُوا

ر ) .ن - يو . - لبنان١٤١٧هـ، ج١، ص٧٩- ٨١؛ ابن خلدون : العبر ج٢ ص ١٩- ، جواد علي : المفصل ج١ ص ٣٠٠٥

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: الأية (٦٩).

<sup>(</sup>٣) سورة الحاقة : الأيتين (٦-٧).

<sup>(</sup>٤) الطبرى: تاريخ الرسل والملوك، ط٢، دار التراث – بيروت، ١٣٨٧ هـ، ج١، ص٢٠٤ ابن خلدون: العبر، ج٢، ص١٤٤ عمر رضا كحالة: معجم قبائل العرب القديمة والحديثة، ط٧، مؤسسة الرسالة، بيروت ١٤١٤ هـ، ج١، ص٢٥٠.

<sup>(</sup>٥) المقدسى :البدء والتاريخ، مكتبة الثقافة الدينية، بورسعيد (د.ت)، ج $^{7}$ ، ص $^{7}$  ابن الأثير : الكامل في التاريخ، ، ج $^{7}$ ، ص $^{7}$ -  $^{8}$ .

المسعودي: مروج الذهب ج ٢ ص ٤٢ .

فِي دِيَارِ هِمْ جَاثِمِينَ \* كَأَن لَّمْ يَغْنَوْا فِيهَا ۗ أَلَا إِنَّ ثَمُودَ كَفَرُوا رَبَّهُمْ ۗ أَلَا بُعْدًا لِتَّمُودَ )(١) .

طلسم وجديس: وكانت مساكن هاتين القبيلتين في اليمامة من جزيرة العرب ، ونزل بعضهم الحرم وبعضهم الشام ، ومنهم العماليق ، تفرقوا في البلاد ، واقامو فيها الى ان ابادهم العماليق (٢).

جرهم: فهم صنفان، جرهم الأولى: وكانوا على عهد عاد، فبادوا ودرست أخبارهم وهم من العرب البائدة. وأما جرهم الثانية: فهم من ولد جرهم بن قحطان. وكان جرهم أخا يعرب بن قحطان. فملك يعرب اليمن وملك أخوه جرهم الحجاز (٣)، واقاموا في مكة (٤) حتى قدم عليهم اسماعيل (عليه) ، فصاهرهم ، واصبحت ولاية

<sup>(</sup>١) سورة هود الأيتين (٦٧ – ٦٨).

<sup>(</sup>۲) أبو الفداء عماد الدين إسماعيل: المختصر في أخبار البشر، المطبعة الحسينية المصرية، القاهرة (ن.ت)، ج١، ص٩٩؛ المسعودي: مروج الذهب ج١ ص ٤٢، ح٢ ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) أبو الفداء: المختصر ، ج١، ص٧٣ .

<sup>(</sup>٤) مكة : وردت وتفسيرات كثيرة حول اسم مكة ، فقيل انما سميت كذلك لأنها بين جبلين مرتفعين، وقيل : (سميت مكة لأنها تمك الجبارين)، ويرى بعض العلماء ان اسم مكة مشتق من الكلمة البابلية (مكا) والتي تعني البيت وهو اسم الكعبة عند العرب، وعرفت مكة بأسماء أخرى منها الذي ورد في القرآن الكريم في قوله تعالى : ((أن أول بيت وضع للناس للذي ببكة مباركا وهدى للعالمين))، وقيل ان المقصود ببكة موضع البيت اي الكعبة ومكة تعني القرية نفسها، وذكر ياقوت ايضا ان بكة هو موضع البيت ومكة الحرم كله، وكذلك سميت مكة بأم القرى والحرم ، والبلد الامين ، والبيت العتيق، والبيت المحرم . النويري : نهاية الارب ، ج ١ القرى والحرم ، ياقوت : معجم البلدان ج ٥ ،ص ١٨٢؛ فيليب حتي : تاريخ العرب ج١ ، ص

البيت بيد جرهم حتى انتزعتها منهم خزاعة وكنانة فنزلوا بين مكة ويثرب ، وذكر البلاذري ان جرهم هلكت بعد ذلك بسبب وباء تفش بينهم فأفناهم (۱).

#### ثانياً - العرب العاربة:

وهم عرب اليمن، من ولد قحطان، وينسبون الى قحطان بن عابر بن شالخ بن أرفكشاد بن سام بن نوح (٢) ، وكانت موطنهم بلاد اليمن، وسموا بالعاربة لرسوخهم في العربية، ويعتبرهم المؤرخون اقدم سكان الجزيرة العربية (٣) ثالثا – العرب المستعربة:

عندما اسكن إبراهيم الخليل ابنه إسماعيل عليهما السلام مكة، كانت جرهم نازلين بالقرب من مكة، فاتصلوا بإسماعيل وتزوج منهم، وصار من ولد إسماعيل العرب المستعربة لأن أصل إسماعيل ولسانه كان عبرانياً، ولذلك قيل له ولولده فسموا بالعرب المستعربة (أ)، لأنهم انضموا إلى العرب العاربة، وأخذوا العربية منهم، ومنهم تعلم "إسماعيل" الجد الأكبر للعرب المستعربة العربية، فصار نسلهم من ثَمَّ من العرب واندمجوا فيهم، وموطنهم الأول مكة على ما يستنبط من كلام الأخباريين، فيها تعلم "إسماعيل" العربية، وفيها ولد أولاده، فهي

١.

<sup>(</sup>۱) البلاذري: انساب الاشراف ، القاهرة ۱۹۵۹، ج۱ ص ۷-۸ ؛ المسعودي: مروج الذهب ج۱ ص ۲۲

<sup>(</sup>٢) أبو الفداء: المختصر، ج١، ص٩٩؛ المسعودي: مروج الذهب ج١ ص ٧١

<sup>(</sup>٣) مبروك نافع: عصر ما قبل الاسلام ص ٤١، علي ابراهيم حسن: التأريخ الاسلامي العام ص ٢٥.

<sup>(</sup>٤) أبو الفداء: المختصر، ج١، ص٩٩، ج٤، ص٢٢؛ ابن كثير: البداية والنهاية، دار الفكر ١٤٠٧ ه، ج١، ص١٢١.

إذن المهد الأول للإسماعيليين (١)، وفانتشر العدنانيون في مناطق واسعة من جزيرة العرب حتى وصلوا الى العراق والشام واختلطوا بالقبائل الاخرى وتفرقوا في كل مكان (٢).

#### الموقع

شبه الجزيرة العربية هي موطن العرب قديما وهي تقع في الجنوب الغربي من قارة أسيا يحدها البحر الأحمر شرقاً (بحر القلزم) والمحيط الهندى جنوباً والخليج العربي غرباً المعروف عند اليونان باسم (الخليج الفارسي) وحدة والشمالي خط وهمي يمند في اصطلاح العلماء العرب من خليج العقبة حتى مصب شط العرب في الخليج العربي(بلاد الشام)، ويبلغ طولها من رأس الخليج العربي الي العقبة حوالي الف ميل، ومن البحر العربي الي اطراف الهلال الخصيب حوالي الف ومائتي ميل، وهي هضبة مرتفعة في الغرب تنحدر تدريجيا نحو الشرق حتى تصبح كالسهل عند سواحل الخليج العربي، وشبه الجزيرة العربية بلاد فسيحة، أرضها حرات (حجارة سوداء تكونت بفعل البراكين)، قسمت قديما ألي خمسة أقسام هي تهامة والحجاز ونجد والعروض واليمن، ولهذا الموقع أهمية كبيرة إذ كانت شبه الجزيرة العربية حلقة الوصل بين الحضارات القديمة، على أن شبه جزيرة العرب ليست وحدها هي مسكن العرب، فقد كانت لهم مساكن فيما حولها، إلا أنها مساكن أكثرهم، وسكنوا كذلك في العراق من ضفة الفرات

<sup>(</sup>١) جواد على: المفصل ، ج٢، ص ٢٦.

<sup>(</sup>٢) جواد علي: المفصل ج ١ ص ٣٨١ .

الغربية، حتى بلغوا أطراف الشام، كما سكنوا في فلسطين وسيناء إلى ضفاف النيل الشرقية حتى أعلى الصعيد، وغلب عليهم طابع البداوة والترحال (١).

قد وصف "ديودورس الصقلي" العرب بأنهم يعشقون الحرية، فيلتحفون السماء. وقد اختاروا الإقامة في أرضين لا أنهار فيها ولا عيون ماء، فلا يستطيع العدو المغامر الذي يريد الإيقاع بهم أن يجد له فيها مأوى. إنهم لا يزرعون حبًا، ولا يغرسون شجرًا، ولا يشربون خمرًا، ولا يبنون بيوتًا. ومن يخالف العرف يقتل. وهم يعتقدون بالإرادة الحرة، وبالحرية. وهو يشارك في ذلك رأي "هيرودوتس" الذي أشاد بحب العرب للحرية، وحفاظهم عليها ومقاومتهم لأية قوة تحاول استرقاقهم واستذلالهم؛ فالحرية عند العرب هي من أهم الصفات التي يتصف بها العرب في نظر الكتبة اليونان واللاتين (٢).

(۱) محمد بيومى مهران: دراسات في تاريخ العرب القديم، ص ۸۱ - ۸۲؛ محمد النوى: الحياة الدينية في شبه الجزيرة العربية قبل الإسلام، مؤسسة مؤمنون للدراسات والأبحاث، ٢٠١٥،

ص٤؛ صالح العلي - محاضرات في تاريخ العرب ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) جواد على: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام ، ج١، ص٢٦٢.

# الفصل الأول

# حياة العرب في الجزيرة العربية قبل الإسلام

- ١ الحياة السياسية
- ٢- الحياة الإقتصادية
- ٣- الحياة الدينية عند العرب.
  - ٤- الحياة الاجتماعية.
- ٥- علوم ومعارف العرب قيل الإسلام

## مدخل مصطلح الجاهلية

الجاهلية الذي أطلقه المؤرخون على الزمن قبل الدعوة الإسلامية مشتق من الجهل الذي هو نقيض العلم بل تعني الجهل الذي هو نقيض العلم بل تعني السفة والغضب والانفة ، وهي الحال التي كانت عليها العرب قبل الاسلام (۱) وقد أشار القران الكريم إلى ذلك في قوله تعالى (وَطَائِفَةٌ قَدْ أَهَمَتْهُمْ أَنْفُسُهُمْ يَظُنُونَ إِللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الْأَمْرِ عِلْ اللَّهِ عَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الْأَمْرِ كُلُهُ لِلَّهِ) (٢)

ولقد عرف عصر ما قبل الاسلام في الجزيرة العربية " بالعصر الجاهلي ، ويرى بعض المؤرخين ان الجاهلية في المعنى الصحيح في ذلك العصر الذي لم يكن لبلاد العرب فيه ناموس وازع ، ولا نبي ملهم ولا كتاب منزل (٣) . اي ان عرب الجاهلية كانوا على جهل بالشرائع الحقة والاحكام العادلة والمثل العليا التي جاء بها الاسلام ، وعلى هذا الاساس يصح اطلاق لفظ الجاهلية هذا على العصر السابق لعصر النبي هذا أنه .

وقد ورد لفظ الجاهلية في القران الكريم في العديد من المواضع ، وكذلك في الحديث النبوي والشعر الجاهلي، قال تعالى في وفي سورة الاعراف : (خُذِ

<sup>(</sup>۱) ابن منظور :لسان العرب ، ط بولاق ۱۳۰۳ هـ ، ج۱۳ ص۱۳٦ ، الالوسي : بلوغ الارب ج۱ ص ۱۷

<sup>(</sup>٢) سورة ال عمران: الآية رقم ١٥٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> فيليب حتي: تاريخ العرب ج١ ص ١١٧

<sup>(&</sup>lt;sup>ئ)</sup> عبدالكريم زيدان: المدخل لدراسة الشريعة الاسلامية – بغداد ١٩٦٩، حاشية ص ١٥

الْعَفْقَ وَأَمْرُ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ ) (۱) ، وفي سورة المائدة (أَفَحُكُمْ الْجَاهِلِيَةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ) (۲) ، وسورة القصص (وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغْقَ أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ لَا رَوَإِذَا سَمِعُوا اللَّغْقَ أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ لَا نَبْتَغِي الْجَاهِلِينَ ) (٦) وفي سورة الفتح : (إِذْ جَعَلَ النَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ مَعِيَّةَ الْجَاهِلِينَ ) (٤). وجاء في الحديث النبوي ان رسول الله على : قال لأبي ذكر وقد تحير رجلا بأمه : ( انك امرؤ فيك جاهلية ) ، اي فيك روح الجاهلية ، وقريب من هذا المعنى استعمالهم استجهله الشيء اي استخفه (٥) .

#### يروى لعنترة العبسى قوله:

وَإِذَا بُلِيْتَ بِظَالِمٍ كُنْ ظَالِمًا ... وَإِذَا لَقِيْتَ ذَوِي الجَهَالَةِ فَاجْهَلِ<sup>(٦)</sup> وَرِدَ في قول عمرو بن كلثوم التغلبي قوله :

أَلاَ لاَ يَجْهَلنْ أَحَدٌ عَلَينا ... فَنَجْهَلَ فوق جَهْل الجاهلينا (٢)

فكلمة الجاهلية استخدمت منذ القدم للدلالة على السفة والطيش والحمق ، وقد اخذت تطلق على العصر القريب من الاسلام او بعبارة ادق على العصر

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية رقم ١٩٩.

<sup>(</sup>۲) سورة المائدة : الآية رقم ٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص: الآية رقم ٥٥.

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> سورة الفتح : ايـة ٢٦

<sup>(</sup>٥) احمد امين : فجر الاسلام ص ٦٩ - ٧٠ .

<sup>(</sup>٦) المستعصمي : الدر الفريد وبيت القصيد، تحقيق: كامل سلمان الجبوري، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان ١٤٣٦ هـ، ج١٠ ص٤٢ .

<sup>(</sup>٧) الأنباري: شرح القصائد السبع الطوال الجاهليات،ط٥، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار المعارف، (د.ت)، ص٤٢٦.

السابق له مباشرة وكل ما كان فيه من وثنية واخلاق قوامها الحمية والاخذ بالثأر واقتراف ما حرمه الدين من الموبقات (۱).

(١) شوقي ضيف: العصر الجاهلي، ص ٣٩.

#### الحياة السياسية للعرب قبل الإسلام:

مثلت القبيلة العربية وحدة النظام السياسى فى شبه الجزيرة العربية قبل الإسلام وتعصب العربى بأبناء القبيلة لأنه يجرى فى عروقهم دم واحد هو دم أبيهم الذى سميت القبيلة باسمه والجميع كانوا يقدسون قبيلتهم لدرجة تفوق الميول والاختلاف الدينى، فالفرد يرتبط ارتباطا وثيقا بقبيلته وينصرها ظالمة او مظلومة (۱)، و"العربي عصبي المزاج، سريع الغضب، يهيج للشيء التافه، ثم لا يقف في هياجه عند حد، وهو أشد هياجًا إذا جرحت كرامته، أو انتهكت حرمة قبيلته. وإذا اهتاج، أسرع إلى السف، واحتكم إليه، حتى أفنتهم الحروب، وحتى صارت الحرب نظامهم المألوف وحياتهم اليومية المعتادة (۱).

فكان المجتمع العربي في الجاهلية مفككا سياسيا ينقسم الى وحدات متعددة قائمة بذاتها ، تمثلها القبائل المختلفة، فالعصبية في ذلك المجتمع قضت على فكرة الترابط السياسي، حتى في حالة الانتساب الى احدى المجموعتين الكبيرتين : العدنانية والقحطانية، وكان لكل قبيلة مجلس من شيوخها يرأسه رجل يتم اختياره من بين افراد القبيلة ، ويطلقون عليه عدة القاب منها : الرئيس والشيخ والامير والسيد (۲)

#### شيخ القبيلة

كان شيخ القبيلة أو سيدها على قمة القبيلة ولقب أيضاً بالملك أو الأخير ويجب أن يتصف بالشجاعة والكرم وأن يكون أغنى أفراد القبيلة مالاً

<sup>(1)</sup> صالح العلي : محاضرات في تاريخ العرب ص ١٥٢ ، سالم : دراسات ص ٥٦٩ .

<sup>(</sup>٢) جواد على: المفصل، ج١، ص ٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) ماجد: التاريخ السياسي للدولة العربية ج١ ط مصر ١٩٦٧ ص ٤٩ .

ويمتلك من التجارب والحكم التى منحتها له خبرة الحياة وكبر السن ويجب أن يكون من أقوى فروع القبيلة نسباً ورجالاً حتى يزعن له الجميع، وكانت شخصيته تلعب دوراً هاماً فى إظهار القبيلة بالقوة والضعف والشخصية القوية كانت تجعل القبيلة على رأس القبائل المجاورة كلها أما إذا كانت شخصيته ضعيفة فغالباً ما كانت تنهار القبيلة ويضعف شأنها، لم يكن منصب رئيس القبيلة وراثى لما قد يؤدي اليه ذلك من تقييد للحريات . وإذا حدث انتخاب الابن بعد ابيه فإنما يتم ذلك لتوفر شروط الرياسة فيه (۱) إنما كانت تعطى لمن تتوفر فيه الشروط والمواصفات والسيادة، وقد ذكر الجاحظ في كتاب شرائع المروة ( ان العرب كانت تسود على اشياء اما مضر فتسود ذا رأيها ، وإما ربيعة فمن اطعم الطعام ، وإما اليمن فعلى النسب ، وكان اهل الجاهلية لا يسودون الا من تكاملت فيه ست خصال : السخاء والنجدة والصبر والحلم والتواضع والبيان ) (۱) ومن مهام شيخ القبيلة الآتى:

- ١ قيادة القبيلة في الحروب.
  - ٢ تقسيم الغنائم.
- ٣- عقد المخالفات ومقابلة الوفود والضيافات.
  - ٤ دفع ديات القتلى.
  - ٥ الحكم في الزواج والطلاق.

<sup>(</sup>۱) سالم : دراسات في تاريخ العرب ص ٥٧٢-٥٧٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup>الالوسي : بلوغ الارب ج۲ ص ۱۸۷

ح. محمد محمد قاريخ إسلامي

٦- فض المنازعات والخصومات بإقامة الصلح بين المتنازعين من أفراد قبيلته أو مع القبائل الأخرى. (١) .

وكان لكل قبيلة مجلس من شيوخها يسمى (مجلس القبيلة) يعقد اجتماعاته بدار الندوة ، او المنتدي ، حيث تناقش الامور والمسائل التي تخص القبيلة، كإعلان الحرب، او اقرار السلم، وتتخذ القرارات بعد التشاور والمناقشات بالأغلبية (۲) ، وهذا المجلس يضم الآتى:

١ – رؤساء البطون والعشائر: وكان يشاورهم في مختلف الأمور الهامة التي تتعرض لها القبيلة.

٢ - الخطيب: الذي يدافع ويتحدث باسم سيده.

٣- الشاعر: الذى يمدح أفراد قبيلته وتفتخر بانتصارتهم ويذم ويهجوا القبائل المتصارعة مع قبيلته، وكان الشاعر المشهور يطلقون عليه الكامل.

٤ - الكاهن: وهو الذي يلجئ إليه أفراد القبيلة في الأمور الهامة لأنهم يعتقدون أنه تابعاً للجن.

العراف: وهو من أهم الشخصيات التى تعرف الأمور بالقرائن والتجارب،
 ومعرفة مواطن الأمور والمستقبل.

<sup>(</sup>۱)علي ابراهيم حسن: التاريخ الاسلامي العام ص ٤٨١-٤٨٢؛ جواد علي: تاريخ العرب قبل الاسلام ج١ ص ٣٧٢.

<sup>(</sup>۲) صالح العلي : محاضرات في تاريخ العرب ص ١٥٥ ، وعلى ابراهيم حسن : التاريخ الاسلامي .العام ص ٤٧٨ .سالم : دراسات في تاريخ العرب ص ٥٧٥ .

وكان هناك النادى وهو المكان الذى يجتمع فيه مجلس القبيلة عند الحرب أو الأمور الخطيرة التى تهم القبيلة، ويظل منعقداً دائماً عند إعلان الحرب على أى قبيلة أخرى ومن أجل الإستعداد للحرب، وتأتى رؤساء القبائل المتحالفة وينضمون إلى هذا المجلس ويعلنون تضامنهم وتكتلهم مع مجلس القبيلة وشيخها.

وكانت الأحلاف لازمة لقبائل العرب فكان القليل منضم إلى الكثير والضعيف للقوى، ومثل الزواج والصاهرة إحدى الروابط الاجتماعية والسياسية عند العرب قبل الإسلام حيث كان الزواج بمثابة حلف بين القبيلتين ومن أهم أحلاف العرب حلف الرباب وحلف الأحلاف وحلف الفضول وغيرهم من الأحلاف.

أما بالنسبة لمدينة مكة فقد كان لتقديس العرب للكعبة سببا في اهتمام قريش بتنظيم الحج اليها ، فترتب على ذلك ظهور انظمة سياسية ووظائف دينية اختص بها اشرافهم (۱) ، فعندما استقامت الأمور لقصي بن كلاب واطاعة الناس ، بني دار الندوة ، قرب الكعبة من الجهة الشمالية ، فأصبحت مجتمع الملاء من قريش تناقش فيها كل الأمور الخاصة بقبيلة ( فلا ينكح رجل من قريش ، ولا يتشاورون في أمر ولا يعقدون لواء بالحرب ، ولا يعذرون غلاما ، الا في دار الندوة ) (۱) ، وكان لا يدخل دار الندوة من قريش او غيرهم ، الا من بلغ الاربعين سنة من عمره ، عدا أولاد قصي فكانوا يدخلونها جميعا مع حلفاؤهم وتعتبر دار الندوة ملكا خاصا لبني عبد الدار ، وظهرت بعض الوظائف القيادية (اللواء) هو الندوة ملكا خاصا لبني عبد الدار ، وظهرت بعض الوظائف القيادية (اللواء) هو

۲.

<sup>(</sup>۱) ماجد : التاريخ السياسي ج۱ ص ۸۱ .

<sup>(</sup>۲) اليعقوبي \_ تاريخ ج ۱ ص ۲٤٠ . زيدان \_ العرب قبل الاسلام ص ۲۷۷ ، سالم ، دراسات ص ٥١٥ .

العلم الذي يحمل في الحرب ، وتدور حوله المعارك وكان بيد بني أمية (۱)، والاعنة فيكون صاحبها المقدم على خيول قريش في الحرب ، والحكومة هي الاموال التي يسمونها لألهتهم ، وكانت عند ظهور الاسلام للحارث بن قيس السهمي.

الديات: وتسمي الاشناق ، وهي من الوظائف الهامة وكان صاحبها اذا احتمل شيء فسأل فيه قريش صدقوه ، وكانت في يد بني تميم بن مرة ، وعند ظهور النبي (ص) كان عليها عبدالله بن ابي قحافة (أبو بكر) (٢) رضي الله عنه.

(1)صالح العلى \_ محاضرات ص ١١٩.

<sup>(</sup>٢) أبو بكر الصديق في: هو عبد الله بن عثمان بن عامر بن عمرو بن كعب بن سعد بن تيم بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب، ويلتقي في النسب مع النبي في في الجد السادس مرة بن كعب، ولد سيدنا أبو بكر في مكة بعد عام الفيل بسنتين وستة أشهر، لقبه النبي في بالعتيق والصديق القبه الله بالصاحب والأتقي، ولقب كذلك بالأواه، أسلم دون تردد، وقد وصفه أصحاب السير فقالوا: إن أبا بكر في اتصف بأنه كان أبيض تخالطه صفرة، حسن القامة، نحيفًا خفيف العارضين، رقيقا معروق الوجه ، غائر العينين، ناتئ الجبهة، وهو من أغنياء قُريش ، وأنفق أمواله في سبيل الله ، وهو أولُ الخُلفاء الراشدين، وأحد العشرة المُبشرين بالجنَّة، شَهِد المشاهد كلها مع النبي في ، وبويع سيدنا أبو بكر بالخِلافة سنة (١١هـ/١٣٦٦م)، توفي يوم الإثنين ٢٢ جمادي الآخرة سنة (١١هـ/١٣٦م)، وكان عمره ثلاثاً وستين سنة. ابن سعد : الطبقات ، ج٣، ص١٦٥-١٩٤؛ علي الصَّديق، دار التوزيع والنشر الإسلامية، القاهرة - مصر ٢٠٠١م، م ص١٥-٢٠٠.

د.مدمت محمد تاریخ إسلامی

السفارة: وكان صاحبها ذا حق مطلق في البت في شئون الصلح بعد الحرب أو الخلافات التي تقوم بين قريش وغيرها.

الأزلام: وهي التي يشرف صاحبها على السهام ، والعرب يقسمون بها للاستخارة لمعرفة رأي الآلهة وكان أكبر أصحاب المناصب سناً هو الذي يتولى الرياسة ويلقب بسيد القوم .

#### وزعت المهام والوظائف الدبنية المتصلة بالكعبة

الحجابة او السدائة: وهي حراسة مفاتيح الكعبة وكانت وظيفة دينية وضعت في يد بني عبد الدار، ولما اسلمت مكة بعد الفتح ظلت في يد عثمان بن طلحة.

السقاية : ويقصد بها الاشراف علي بئر زمزم وسقاية الحجاج ووضعت في يد بني هاشم ، وكانت في يد العباس ابن عبد المطلب وقت فتح مكة .

الرفادة: وهي الاشراف علي الضريبة المخصصة لإطعام الفقراء، وكانت لعبد المطلب ثم نقلت الي ابي طالب، ونقلت بعد ذلك الي بني نوفل ابن قصي.

ح.محمد محمد ټاريخ إسلامي

ووجدث فى جزيرة العرب أنظمة ملكية وحضارية مثل ممالك بلاد اليمن مثل (الدولة المعينية الدولة القتبانية - دولة الحضارمة - مملكة أوسان - الدولة السبأية - الدولة الحميرية - كندة لحيان)، و ممالك بلاد الشام مثل (دولة الانباط - دولة تدمر -دولة الغساسنة) ،وممالك العراق قبل الاسلام (ميسان - الحضر - المناذرة)، ومدن الحجاز (مكة يثرب - الطائف).

#### ٤- أيام العرب:

ساد الحياة القبلية نظم اجتماعيه مشتركة خضع لها جميع العرب، سواء أكانوا من أهل المماليك أو الإمارات أو المشيخات. وتجلت قوة تلك النظم ومؤسساتها في ثلاثة مظاهر كبرى هي أولا: الوقائع التي نشبت بين القبائل العربية على اختلاف وحداتها الصغرى والكبرى، والتي اشتهرت باسم " أيام العرب " وثانيا: الأشهر الحرم، وثالثا: الأسواق.

وتعتبر أيام العرب المرآة التي انعكست عليها النظم القبلية بشتى ألوانها، السياسية والاجتماعية والاقتصادية كذلك. فكان أهم أسباب الصراع هو النزاع على الماشية وأراضى المراعى وعيون الماء، أو للأخذ بالثأر، أو للتخلص من سيطرة قبيلة كبرى، على قبيلة صغرى، أو رفض الإتاوات التي يفرضها حلف قبلي كبير على ما جاوره من قبائل، أو محاولات فرديه قام بها نفر من زعماء القبائل لإظهار البطولة وأعمال الفروسية، بالإضافة إلى طمع القبائل بعضها في بعض، ولا سيما القبائل التي ترتبط بروابط حلف مع قبائل أخرى. والعادة أن القبائل القوية تطمع في القبائل الضعيفة لتأخذ منها ما عندها من مال ورزق، والقبائل الضاربة على أطراف الحضارة، تطمع في الحضر لما عندهم من رزق

حرمت منه، ولهذا صار من اللازم على الحضر حماية أنفسهم بالحصون والسلاح ، وأثرت العلاقات الشخصية بين سادات القبائل، من زواج وطلاق، ومن حسد وتنافس، ومن كلمة نابية قد تثير حربًا بين قلبي شخصين متنافرين، ومن عمل سفيه جاهل يثير غزوًا وحربًا بسبب عصبية قومه له، ودفاع الجانب الآخر عن صاحبهم حمية وغيرة. إلى غير ذلك من عوامل معقولة مفهومة وعوامل تافهة سخيفة تجد لها مع ذلك مكانة في القلوب؛ فتثير غزوًا وتسبب نكبة ، فالغزو إذن هو: حاصل ظروف طبيعية واقتصادية واجتماعية، ألمت بالأعراب وأجبرتهم على ركوب هذا المركب الخشن. كارهين أما مختارين فليس للأعرابي للمحافظة على حياته ولتأمين رزقه غير هذا الغزو (١).

وهذه الأيام تؤلف -في الواقع- القسط الأكبر من علم الأخباريين بتأريخ الجاهلية، ومادتها القصص الذي تناقله الناس عمن شهدوها، وحفظوه في صدورهم، إلى أن كان التدوين فدوِّن. ومادة هذه الأيام عربية خالصة، يتخللها شعر قيل بالمناسبة في تلك الأيام في الفخر والحماسة وفي هجاء الخصم والانتقاص منه. والفضل هو لهذا الشعر في حفظ أخبار تلك الأيام، وصيانتها من النسيان، وعلى هذه المادة العربية اعتماد المؤرخ في تدوين تأريخ العرب في الجاهلية، وتتبع التطورات السياسية التي حدثت قبيل الإسلام.

وفي شعر المخضرمين وشعر الشعراء الإسلاميين الذين نبغوا في العهد الأموي مادة تفيدنا في الوقوف على خبر تلك الأيام، فقد حفظ تفاخر الشعراء بقبائلهم ومهاجاة بعضهم لبعض آثار تلك الأيام، فدونت في شعر الهجاء والتباهي

<sup>(</sup>١) جواد على: المفصل، ج٠١، ص ٥ -٧.

والتفاخر، وزاد بذلك علمنا الذي أخذناه من أخبار الأيام ومن الشعر الجاهلي الذي أشير فيه إليها.

وألف فيه جماعة، منهم "أبو عبيدة" المتوفى سنة "٢١٠" أو "٢١١" للهجرة، وأدخله قوم في مؤلفاتهم، فأفردوا له بابًا أو أبوابًا، ولكنا لا نملك حتى اليوم كتابًا قديمًا قائمًا بذاته في الأيام. وكل ما نملكه هو هذه الأبواب الداخلة

في بطون كتب الأدب في الغالب وفي بعض كتب التأريخ والجغرافيا، وقد أشار "ابن النديم" وغيره إلى أسماء مؤلفين ألفوا كتبًا في أيام العرب ٢. منهم من ألف عنها كلها، ومنهم من ألف عن بعضها. ومنهم من ألف في أيام قبائل معينة. وقد ورد أن "أبا الفرج الأصبهاني" قد استقصى أيام العرب في كتاب أفرده لذلك، فكانت أيامه ألفًا وسبعمائة يوم.

ولكن هذه الأيام غير منسقة ويا للأسف، ولا مبوبة على حسب ترتيب الوقوع، وتسلسل الزمن. ثم إن من الصعب استخراج مستند منها يمكن الاعتماد عليه في تصنيف هذه الأيام، وتنظيمها على أساس تأريخي<sup>(۱)</sup> ومن أشهر هذه الأيام:

#### حرب البسوس:

دارت هذه الحرب بين قبيلتى (بكر وتغلب) من ربيعة إحدى قبائل العدنانية الكبرى واستغرقت فترة طويلة بلغت الأربعين عاما، حتى صارت أروع نموذج للحياة القبلية وقوة نظمها فى بلاد العرب قبل الإسلام فكان السبب فى تلك الحروب هو وصول قبيلة تغلب تحت قيادة زعيمها كليب إلى مركز الرئاسة فى تهامة ، نتيجة ما بذله من كفاح ضد عرب اليمن وجمع قبائل مضر من عرب الشمال تحت لوائها. وارتفع شأن كليب واستبد به الزهور حتى انفرد بالأمر،

<sup>(</sup>١) جواد على: المفصل، ج٠١، ص ٨- ١٥.

ح.محجم محمد تاريخ إسلامي

فكانت لا توقد نار من ناره ولا يستطيع أحد أن يرع مع إبله وكان يحمى كما ذهب عنه في الأمثال، مواقع السحاب. بمعنى أن يقول وحش أرض كذا في جوارى فلا يصاد .

وشق عصا الطاعة على هذا الزعيم قبيلة بكر الذى كان متزوجا من إحدى نسائها، مما يدل على أن ضراوة العصبية القبلية يفوق تأثيرها حتى على المصاهرة. وكان السبب المباشر للصراع بين هاتين القبيلتين اعتداء (كليب) على ناقة لضيف كان نازلا على إحدى نساء بكر اسمها البسوس. وغضب من هذا الاعتداء بطل من أبطال بكر أسمه (جساس) الذى كان يسمى "الحامى الجار" وكانت البسوس خالة هذا البطل، وذهبت إليه باكية تندب الذل الذى لحق بها وبقبيلتها لامتهان كليب سيد تغلب لحقوق الضيف النازل عندها. وبادر جساس وهو أخو زوجة كليب، بالانتقام دون أن يقيم لتلك المصاهرة وزنا وقتل زوج أخته.

واندلعت بذلك نيران الحرب بين بكر وتغلب التى نسبت إلى خالة جساس وصارت تعرف باسم "حرب البسوس" وسجل وقائع هذه الحرب الطويلة "مهلهل" الشاعر والفارس المشهور أخو كليب المقتول. وجرت أحداث هذا الصراع على امتداد أربعين عاما.

#### يوم ذي قار:

هو من أيام العرب والفرس وهو من المعارك الفاضلة وكان بسبب وقيعة بين النعمان ابن المنذر ملك الحيرة وهو من قبيلة لخم العربية وبين كسرى ملك الفرس لأن النعمان رفض أن يرسل بعض نساء العرب إلى كسرى، فعمل كسرى على ضرورة التخلص من النعمان ابن المنذر، وأرسل إليه يستدعيه إلى عاصمته

ح. محمد محمد ټاريخ إسلامني

المدائن، وخاف النعمان على نفسه ولذلك أودع أسلحته ونسائه عند هانئ بن مسعود الشيبانى، وذهب إلى كسرى فقتله، وولى مكانه على الحيرة إياس بن قبيصة وطالب بأموال النعمان، رفض هانى بن مسعود فأرسل إليه كسرى جيشاً جراراً واجتمعت حوله قبائل ربيعة وبكر وبعض قبائل الحيرة العربية وجيش الفرس وجيش العرب عند ماء يسمى زى قار ودارت معركة بين الطرفين انتصر فيها العرب على الفرس، وجاء حديث النبى في: في شأن هذا اليوم بقوله: "هذا أول يوم انتصف فيه العرب من العجم وبى انتصروا".

#### يوم داحس والغبراء:

نشبت هذه الحرب بين قبيلتى عبس وذبيان وينتميان إلى قبائل قيس كان داحس والغبراء اسمين لفرسين يمتلكهما قيس بن زهير سيد قبيلة بنى عبس وكان لحذيفة بن بدر فرسين هما الخطار والحنفاء، ويذكر أن زهير كان نازلاً عند حذيفة بن بدر وقد تراهنا على سباق بين هذه الخيول وكان حذيفة يحسد زهير على فرسيه وقوتهما في السرعة والعدو، وعمد حذيفة إلى تدبير مؤامرة لكى يكسب الرهان من قيس بن زهير، فأقام حذيفة رجلاً من بنى أسد وهم حلفاء لقبيلة ذبيان بالطريق إن رأى داحس سابقه فيعطلها ويردها عن السباق حتى يؤخرها وحدث ذلك بالفعل ولكن جاءت الغبراء الأول على السباق ثم الخطار والحنفاء ثم جاء الداحس آخر السباق واكتشفت المؤامرة وحدث قتال بين قبيلتى عبس وذبيان استمر حوالي أربعين سنة.وحدث صلح بين القبيلتين على إثر عوق وهرم بن سنان وتعهدا بدفع ديات القتلي من الفريقين.

#### الحياة الإقتصادية للعرب قبل الإسلام

الحياة الاقتصادية عند العرب قبل الإسلام تعد عصب الحياة للإنسان في جميع الأوقات أن الجزيرة العربية على وجه التخصيص شهدت قيام دول وحضارات متعددة في أماكن معينة منها ، وهذه الحضارات بمجموعها وعلى امتداد الحقب المتباينة تعد دليلاً كافياً على حيوية المجتمع العربي، ومن الثابت أن الحياة الاقتصادية لأي مجتمع هي من الدعامات الأساسية في بقائه وارتبطت الحياة الإقتصادية ( الزراعية والصناعية والتجارية) عند العرب قبل الإسلام بحرفة الرعى وتربية الماشيه في بعض الأحيان ، وأن الثروة الحيوانية عند العرب قبل الأسلام وحمل كانت ركناً حيوياً من أركان الحياة اليومية فكان لها دور في حرث الأرض وحمل الأثقال وفي التنقل ، وتسهم في تصدير الأنتاج الزراعي ، وكان من أهمها الإبل وهي أكثر أنواع الماشية نفعاً للأنسان ، وكان سكان البادية لا يمكنهم الاستغناء عنها.

# أولاً الزراعة:

على الرغم من أن الكثير من العرب احتقروا كل من يمتهن الزراعة ، وكذلك ندرة المياه ، إلا أن الكثير من المصادر التاريخية أشارت الى اتساع الاراضي المزروعة في الجزيرة العربية والى تنوع أماكنها ووفرتها لا سيما في نجد والعربية الشرقية ومناطق الواحات واليمن ومنذ أقدم العصور ، وشملت الزراعة في عمان والبحرين وهجر واليمامة ومناطق العراق والشام ومناطق

متفرقة أخرى، وأنتجت مختلف المحاصيل والفواكه والخضر، ومهما يكن الامر فلقد مارس العرب الزراعة واطلقوا عليها أسم الفلاحة (١١).

ولقد تميز الإنتاج الزراعي بالسعة في بعض المناطق ليشمل الإنتاج لإغراض التبادل ، فقد كانت مكة تستورد الزبيب من الطائف ، ويروى أن الزبيب كان يحمل منها للعباس بن عبد المطلب الذي ينبذها في السقاية للحاج ، وكما أن اليمامة كانت تمون مكة بالحبوب، وعرف العرب قبل الإسلام التقليم ويقصد به قطع الأغصان اليابسة من الأشجار حيث أن بقاءها يؤدي إلى ضعف النبات. وفي الحقيقة أن النخلة كانت هي ملكة عالم النبات في الجزيرة العربية فقد كان التمر من أهم المحاصيل الزراعية في ببلاد العرب ، فهو مادة ضرورية يعيش عليها معظم العرب ، وكان أهل مكة يعتمدون على تمور يثرب (٢) ؛ وعرفت عدد من المدن والقرى في الجزيرة العربية بزراعتها أشجار النخيل مثل يثرب وخيبر ودومه الجندل التي كانت تشتهر أسواقها بعرض أنواع من التمور وكان أشهرها التمر الصيماني الذي يجلب من اسواق خيبر (٢)

ولقد عرف عن أهل اليمن بزراعتهم للجبال التي تسقط عليها الإمطار بفعل الرياح الموسمية. حيث استخدموا نظام المدرجات. واهم النباتات التي زرعت بهذه الطريقة هي الكروم، كما استغل العرب الاراضي الواسعة بين الجبال. والتي

<sup>(</sup>١) جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج٧، ص١٤٣؛ ناجي معروف: أصالة الحضارة العربية، ط٣، بيروت - ١٩٧٠، ص١٥٨.

<sup>(</sup>٢) البلاذري: انساب الأشراف، تحقيق محمد حميد عبد الله ، مطبعة دار المعارف ، مصر ، 1909 ، 1909 ، 1909 ، ابن عبد البر : الاستعياب في معرفة الاصحاب ، مطبعة السعادة ، القاهرة ، 1909 ، 1909 .

<sup>(</sup>٣) الاصطخري: مسالك الممالك ، ليدن: مطبعة بريل ١٩٣٧ ، ص٢٣٠.

تسمى (الدارة) وهي رمل مستديرة وسط فجوة ، وفي الغالب تنبت بها الإعشاب والنباتات الصحراوية وتكون هذه المناطق أماكن لرعي الحيوانات وفضلها العرب كمناطق للسكن (۱) .

#### الصناعة

لعبت الصناعة والحرف دوراً مهماً في ازدهار الحياة الاقتصادية عند العرب قبل الإسلام ، فانتشرت الصناعات والحرف في معظم مناطق الجزيرة العربية ، وخصوصا المراكز الحضرية و، كانت قائمة على الصناعات الغذائية وصناعة الجلود ، والصناعات النسيجية والحياكة والخياطة ، والنجارة ويعض أنواع الصناعات المعدنية كالصياغة والحدادة . ومن الصناعات التي قامت في مكة الأسلحة من رماح وسكاكين وسيوف ودروع ونبال وصناعة الفخار ، من قدور وجفان وأباريق وصناعة الأسرة والأرائك كذلك صناعات البزازة والخياطة والجزارة والخمارة والنخاسة، وكذلك عرفت مكة صناعة صناعة الخز، وهي نساجة تنسج من صوف وابريسم ، وبهذا نجد أن أهل مكة حاولوا استغلال صوف الضأن التي يمتلكونها فنسجوا منها ثياب الخز الموشاة بالحرير ،ولم تكن صناعة النسيج مقتصرة على الرجال فقط في مكة ، بل امتهنتها النساء ، كذلك استغل أهل مكة الجبال المحيطة بها فاقتلعوا حجارها وقاموا بقطعها وتسويتها ونحتها فصنعوا منها البرم، وكان رجال من أهل مكة يبيعونها في الأسواق ومنهم أمية بن خلف الجمحي، ، ونحت وأهل مكة الأقداح ومن الصناعات التي عرفت

<sup>(</sup>۱) ابن الفقيه: مختصر تاريخ البلدان ، طبعة ليدن ، ص٣٣ ؛ ياقوت الحموي ، معجم البلدان ، ج٤ ، ص١٤ جواد على ، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج٧ ، ص٣٥ ؛ عبد الرحمن عبد الله الحضرمي : الحضارة اليمنية ، مجلة دراسات يمنية ، ع٤٤ ، صنعاء – ١٩٩٢ ، ص٠١٢.

بمكة خياطة الثياب والحرف في مكة غير مرتبطة بالزراعة ، وأن أنتاجها معد للتبادل وليس لسد حاجات الاستهلاك الذاتي منها او للمقايضة بهدف الحصول على منتجات بديلة (١) .

ففي يثرب قامت بعض الصناعات مثل صناعة الخمور والمكاتل والقفف التي تعتمد جميعها على زراعة النخيل ، كما قامت فيها التجارة والصناعات المعدنية مثل صناعة الأسلحة والدروع والمصوغات كالحلي وأدوات الزينة والتحف ، حيث أحترف يهود بني قينقاع هاتين الصناعتين ، ووجدت صناعة الخوص في يثرب ، وقد كان سلمان الفارسي (رضي الله عنه) قد تعلم صنع الخوص من مواليه في يثرب قبل الإسلام ، واستمر يعمل بها بعد أسلامه ، فضلاً عن أن أهل يثرب كانوا يفتلون الحبال من الصوف والليف ، ويأتي في مقدمة الصناعات في يثرب صناعة الخمور ، ولكن كان أغلبها بأيدي اليهود السيما بنو قينقاع أذ كانوا يملكون سوق يسمى (سوق قينقاع) ، ويبدو أن لوجود اليهود في يثرب أثراً كبيراً في صناعة الخمور وإتقانها ، حيث اشتهرت يثرب بجرار أطلق عليها اسم كبيراً في صناعة الخمور وإتقانها ، حيث اشتهرت يثرب بجرار أطلق عليها اسم المزفت والحنتمة والدباء والنقير كانوا ينتبذون فيها الخمور (۲)

أما الطائف اشتهرت، بصناعة الجلود ((وكانت مدابغها كثيرة ومياهها التي تنساب الي الوادي تبعث روائح كريهة)) وعرفت الطائف أيضاً بصناعات

<sup>(</sup>١) ابن بكار: جمهرة نسب قريش ، ج١ ، ص ٣٧١ ؛ الماوردي الإحكام السلطانية ، ص ١٩٧ ؛ البلاذري : فتوح البلدان ، ص ٤٨ ؛ الجواليقي : المعرب من الكلام الأعجمي على حروف المعجم ، تحقيق احمد شاكر ، طهران ١٩٦٦م ، ص ٢٧ ؛ نقولا زيادة ، لمحات من تاريخ العرب ، ص ٢٤٦..

<sup>(</sup>٢) ابن بكار ، جمهرة نسب قريش ، ج١ ، ص ٣٧١ ؛ ابن عبد البر ، الاستيعاب في معرفة الأصحاب ، ج٢ ، ص٥٩ ؛ شكران خربوطلي ، الحياة الاقتصادية في يثرب قبل الهجرة ، ص٢٤ ؛ ولفنسنون ، أسرائيل ، اليهود في بداية الحجاز ، ترجمة، طه حسين ، بيروت ١٩٧٩ ، ص٤٤ .

ح. محمد محمد تاريخ إسلامي

الحدادة واشتهرت بلاد الشام ومشارفها بالزيت والزبيب والخمس، وكهجس والبحرين ، حيث التمر الجيد المنقطع النظير كما اشتهر استخراج اللؤلؤ في عمان والبحرين ومناجم الملح في بعض مناطق اليمن كملح مأرب كما ازدهرت اليمن أيضا بصناعة النسيج والثياب كالبرود والأردية وقد ظلت اليمن محتفظة بمكانتها كأكبر مصدر للبرود الغالية حتى القرن الرابع الهجرى ، وذكرت المصادر أنواعا كثيرة من البرود اليمنية ، وكل منها منسوب الى بقعة أو مكان في هذه المنطقة أو الى قبيلة من القبائل التي تسكنها وهناك أربعة عشر نوعا من أنواع الثياب اليمنية المشهورة ، ومما يؤكد سعة الإنتاج أن الرسول ﷺ: صالح أهل نجران على إلفي حلة تدفع على مرحلتين وفي صنعاء برزت صناعة الخرز والفصوص من العقيق والجزع والذهب ، كما اشتهرت بعض مناطق حمير بصناعة الأسلحة ، وتنتسب الرماح الردينية الي ردينه من ذي يزن . واليمن بصناعة الجلود بالإضافة الى تنوع استخدامات الجلود المصنعة ، وتخصص العاملين في هذه الصناعة بنوع دون آخر ، فاستخدمت الجلود في الأغراض الحربية كأوتار السهام ، والدروع والخوذ الواقية للرأس ، وتغليف الدبابات والمنجنيقات بها ، والتروس ، أما في الإغراض الأخرى ، فقد صنعت منها القرب والدلاء وأدوات السقى والسروج والأحذية والحلى الجلدية كالحجائة، تتوشحه المرآة قد عرف أهل العربية الجنوبية "البلور" لوجوده في اليمن وفي أماكن أخرى. وهم يستخرجونه من نوع خاص من الحجر ويصقلونه بعناية، والغالب عليه اللون الأبيض غير أن بعضه ذو ألوان أخرى، هو لون الحجر الذي أخذ منه. ولا يزال أهل اليمن يمارسون صقل الحجارة الكريمة التي يستخرجونها من بعض الجبال، مستعملين في ذلك الماء والتراب الناعم على حجارة رملية ويصنعونها بأشكال مختلفة ويستعملونها في صنع الحلي. وهي ذوات ألوان متعددة: بيض وسنود وخُضر وزرق وصفر وحمر، ومنها ما يجمع عدة ألوان متمازجة. ويعد جبل نقم وجبل الغراس من أهم المواطن التي تستخرج منها مثل هذه الحجارة على مقربة من صنعاء (۱)

#### التجارة

تعتبر التجارة من أهم النشاطات الاقتصادية التي تميزت بها الجزيرة العربية قبل الإسلام، وقد عدها القوم ((من أشرف الأسباب وأعلاها قدراً)) وتشمل التجارة: الاتجار داخل جزيرة العرب، أي تعامل أبناء بلاد العرب بعضهم مع بعض، والاتجار مع الخارج، أي مع الحكومة الغربية مثل الهند وحكومات أفريقيا والفرس والروم، والتجارة تكاد تكون الحرفة الوحيدة عند العرب التي لم ينظر العربي إليها وإلى المشتغل بها نظرة استهجان وازدراء وانتقاص. بل اعتبرت عندهم من أشرف الحرف قدرًا ومنزلة. ونظر إلى التاجر نظرة تقدير وتجلة، وكانت القوافل التجارية تجوب شبه الجزيرة العربية ، ولهم منازل في الطريق وذلك للراحة والتزود بالماء للزود بالماء والزاد الذي تحتاج اليه القوافل، وتعد مواطن الابار من أهم العوامل في تشكيل المنازل على الطرق التجارية ، والطرق التجارية أدت دوراً بارزاً في حياة سكان الجزيرة العربية وقد انفرد الحجاز بموقع مركزي جيد فكان يتصل عبر طرق تمتد الى الكوفة والبحرين ودمشق ومصر

<sup>(</sup>۱) جواد على: المفصل ، ج ١٥، ص٦٤ انقولا زيادة ، لمحات من تاريخ العرب ، ص٢٤٠ - ٢٤٦.

واليمن وكان لقريش رجلة الى الشام واليمن، ونظراً لانهم كانوا تجاراً فان تأمين انتظام التجارة أملى عليهم عقد اتفاقيات مع القوى السياسية المؤثرة في عصرهم ، ((كان هاشم بن عبد مناف صاحب ايلاف الرجلتين ، وأول من سنها ، وذلك انه اخذ لهم عصماً من ملوك الشام ، فاتجروا آمنين ، ثم أن أخاه عبد شمس أخذ لهم عصماً من صاحب الحبشة ، واليه كان متجره ، وأخذ لهم المطلب بن عبد مناف عصماً من ملوك اليمن ، وأخذ لهم نوفل بن عبد مناف عصماً من ملوك العراق ، فألفوا الرحلتين في الشتاء الى اليمن والحبشة والعراق ، وفي الصيف الى الشام، وشهدت دولة الأنباط نشاطاً تجارياً متميزاً لوقوعها على الطريق الغربي في الجزيرة بين اليمن والشام وفي القرن الثالث الميلادي ظهرت تدمر كمركز تجارى مهم ، (على الطريق من العراق الى الشام وهو امتداد الفرع الشمالي لطريق الهند المؤدى الى الخليج العربي ) ، كما شهد العراق نشاطاً تجارياً لوقوعه على الخليج العربي حتى قيل فيه ،من كان منكم يريد الثياب الرقاق والخيل العتاق، وكنوز الأرزاق والدم المراق ، فليلحق بأرض العراق (١) .

وقد ترتب على هذه الحيوية في التجارة ، أن ظهر كثير من الأغنياء وأصحاب الثروات ويقية الطبقات الفقيرة على حالها ، واحتلت التجارة مكانة واسعة في حياة عرب الحجاز ((والدليل على ذلك كثرة التعابير المالية والتجارية التي استعملها القرآن كالحساب والميزان والقسطاط والذرة والمثقال والقرض)) أضف أن الحج نفسه لم يكن بعيداً عن التجارة . وتسرب الربا تسرب الى الحياة

<sup>(</sup>۱) ابن حبيب: المحبر ، تحقيق ايلزه ليختن ، بيروت، ص١٩٥ – ١٩٦ ؛ رضا جواد تجارة القوافل ودورها الحضاري ، بغداد ، ١٩٨ ، ١٩٨٤ ، ص٢٠٠ ؛ جورج لوفران ، تاريخ التجارة منذ فجر التاريخ حتى العصر الحديث ، ص١٩٥ . .

العربية عن طريق اليهود، وكذلك انتشرت الأسواق الكبرى فابن حبيب يعدها اثنتي عشرة سوقاً ، واليعقوبي يرى أنها عشر أسواق في حين يرى الهمداني أنها أحد عشر سوقاً، وتشير الكثير من الروايات أن هذه الأسواق كانت محطات تجارية وبعضها أماكن مقدسة لها أصنام تعبدها القبائل وتأتي للتقرب اليها في مواسم معينة هي مواسم حجها فتحولت هذه المواسم والمحطات التجارية الى أسواق للبيع والشراء ومن أشهر هذه الاسواق سوق عكاظ ودومة الجندل كالمشقر وذي المجاز وذي المجنة(۱)

<sup>(</sup>١) الهمداني ، صفة جزيرة العرب ، ص1٧٩ - 0 .1 ؛ ابن حبيب ، المحبر ، 0 - 1 .1 المحبر ، 0 - 1 .1 العصر الجاهلي ، 0 - 1 .1 ؛ نقو لا زيادة ، لمحات من تاريخ العرب ، 0 - 1 .1 ؛ كارل بروكلمان ، تاريخ الشوب الإسلامية ، 0 - 1 .1

د. مدوي محمد تاريخ إسلامي

## الحياة الدينية عند العرب قبل الإسلام:

عرف العرب قبل الإسلام أنواع متعددة من الديانات والعبادات فعبدوا بعض مظاهر الطبيعة التى كانت تحيط بهم مثل الأشجار وعيون الماء والكهوف والحجارة ويدل على ذلك أسماء بعض القبائل كبنى أسد وبنى كلب وبعض القبائل التى كانت تتسمى بأسماء طيور مثل عقاب ونسر أو أسماء نباتات مثل حنظلة أو أسماء أجزاء من الأرض مثل صخر وخميعها أسماء تشير إلى تقديس العرب لبعض الحيوانات والنباتات.

# الوثنية:

الوثنية العربية في الجاهلية المتأخرة كانت امتداداً لمرحلة من العبادات المتنوعة حيث كان بعض العرب قد ارتقوا إلى التوحيد في زمن نبى الله إبراهيم عليه السلام فإنهم سرعان ما عادوا إلى الوثنية بعده وأصبحت الوثنية الديانة الغائبة على عرب الجاهلية في القرن السادس الميلادي.

شاعت الوثنية في بلاد العرب قبل الإسلام، وقد قامت هذه الوثنية علي فكرة عبادة مظاهر الطبيعة كالأرض والسماء والنجوم والكواكب. ولما كان العرب يعتقدون بوقوعهم في حياتهم تحت تأثيرها؛ لذلك حرصوا علي إرضائها اجتلاباً لخيرها. فاتخذوا لها أشكالاً مختلفة من بيوت وأشجار وأحجار مصورة تمثل إنساناً أو حيواناً وأخري غير مصورة. وصاروا ينظرون حولها ويتاجرون عندها ويعتبرون المكان الذي فيه المعبود حرماً ، يحرم الإتيان فيه بأشياء معينة.

وكانت أديانهم مع ذلك مختلفة: فكانت حمير تعبد الشمس إلى أن تغلب سليمان على بلقيس، فتهود أهل اليمن. وكانت كنانة تعبد القمر، ولخم وجذام المشتري، وطيء سهيلا، وقيس الشعري العبور، وأسد عطارداً. وكانت ثقيف وإياد تعبد بيتا بأعلى نخلة يقال له: اللات. ثم عبدت إياد ويكر بن وائل كعبة سنداد وكان لحنيفة صنم من حسيس – وذلك أخلاط من تمر وأقط وسمن – فلحقتهم المجاعة فأكلوه، فقال في ذلك أحد الشعراء:

أكلت حنيفة ربها ... عام التقحم والمجاعة

لم يحذروا من ربهم ... سوء العواقب والشناعة"

"وكانت عبادة الأوثان فاشية في العرب حتى جاء الإسلام". (١)

فكانوا يعبدون الأصنام والأوثان والأنصاب: -

الصنم: هو ما يصنع من خشب أو ذهب أو فضة على صورة إنسان.

الوثن: هو ما كان يصنع على صورة إنسان من الحجارة وهى تماثيل منحوتة في الحجر ترمز إلى الإله ولها تذبح الذبائح وتقدم القرابين.

الأنصاب: كانت أحجار تنصب فى الجاهلية ويذبح العرب عليها ذبائحهم فهى المذبح، وقد يتحول النصب بمرور الأيام إلى صنم يعبدونه ويقدسونه ويطوفون به.

وكانت الكعبة مقر أوثان أكثر العرب وكان هذا من أهم الأسباب التى جعلت لمكة وقريش الصدارة على كل مدن الحجاز وقبائلة، وأعظم الأصنام عند قريش فهو

3

<sup>(</sup>١) ابن سعيد الأندلسى: نشوة الطرب في تاريخ جاهلية العرب، تحقيق نصرت عبد الرحمن، مكتبة الأقصى، عمان – الأردن (د.ت) ص ٧٦.

هبل الذى كان من عقيق أحمر على صورة إنسان مكسور اليد اليمنى، فصنعت له قريش يداً من ذهب وكان تمثاله أعظم صنم معلق على الكعبة.

الأصنام: ومن الأصنام ماهو على صورة حيوان أو صورة إنسان مثل سواع: على صورة أمرأة، وود (۱): على صورة رجل، ويغوث: على صورة أسد ويعوق: على صورة فرس ونسرا: على صورة طير النسر ومن الأصنام أيضاً: اللات: كانت بالطائف(۱) وهي عبارة عن صخرة مربعة أقيم عليها بناء وكان أهل مكة يحجون إليها ويقدمون لها القرابين وبلغ من تعظيم العرب لها أنهم سموا أبنائهم عبد اللات وزيد اللات. ومنات: التي كانت من أقدم هذه الأصنام وهي من المنية وهي القضاء المحتوم فكانت إلهة القضاء وكان العرب يسمون أبنائهم عبد منات وقد نصب هذا الصنم على ساحل البحر بين المدينة ومكة وكانت تعزمها الأزد والأوس والخزرج حتى أمر الرسول على: على ابن أبي طالب

<sup>(1)</sup> ود: ظلت عبادته معروفة في الجاهلية إلى وقت ظهور الإسلام، وقد ورد اسمه في القرآن الكريم، وأن قبيلة "كلب" كانت تتعبد له بدومة الجندل. ووصفه فقال: "كان تمثال رجل كأعظم ما يكون من الرجال، قد ذبر عليه حلتان، متزر بحلة، مرتد بأخرى، على سيف قد تقلده، وقد تنكب قوسًا، وبين يديه حربة فيها لواء ووفضة فيها نبل.." ابن الكلبى: الأصنام. جواد على: المفصل ، ج٣، ص١١٥.

<sup>(</sup>٢) الطائف: من مكة إلى الطائف مسيرة يومين وهي مدنية قديمة بينها وبين مكة اثنا عشر فرسخاً، طيبة الهواء شمالية، وسكن الطائف قبيلة ثقيف، أكثر فواكه مكّة منها، ففيها الرمّان الكثير والزبيب والعنب الجيد والفواكه الحسنة، وهي علي ظهر جبل غزوان، ربّما يجلد بها الماء عامّتها مدابغ، وإذا تاذّي ملوك مكّة بالحرّ خرجوا اليها. ابن المنجم: آكام المرجان في ذكر المدائن المشهورة في كل مكان. إسحاق بن الحسين المنجم، عالم الكتب، بيروت ١٤٠٨ه، ص٥٥؛ الهمداني: صفة جزيرة العرب، طبعة: مطبعة بريل - ليدن، ١٨٨٤م، ص١٢٠؛ ياقوت الحموى: معجم البلدان، ط٢٠؛ دار صادر، بيروت ١٩٩٥م، ج٤، ص٨-١٠.

بكسره عندما خرج لفتح مكة سنة (٨هـ / ٢٦م) (١) - والعزى: وهى أحدث من منات واللات وكانت قريش تقدسها وتعظمها وكانوا يسمون أبنائهم عبد العزى (١). وقد ورد ذكرهن فى القرآن الكريم فى صورة النجم فى الآيات ١٩ (( أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتَ وَالْعُزَى (١٩) وَمَنَاةَ النَّائِدَةَ الْأُحْرَى )) وما بعدها، ومن الأصنام التى عظمها العرب أساف ونائلة اللذان كانا بالكعبة وكانت قريش تنحر عندهما.

الصابئة: عبدة طائفة من العرب الكواكب والنجوم كالشمس والقمر والزهرة فضلاً عن كواكب أخرى مثل الشعرى وعطارد وقد عرف عبدة الكواكب بالصابئة، حيث عبد العرب الشمس وخاصة فى المناطق الزراعية ومثل لذلك مدينة تدمر ومدينة البطراء وأيضاً عبدها العرب الجنوبيين ويدلنا على ذلك ما جاء فى القرآن الكريم فى صورة النمل على لسان الهدهد قال تعالى " وَجِئتُكَ مِن سبا بنبا يَقِينٍ \* إِنّي وَجَدتُ امْرَأَةً تَمْلِكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شيء وَلَهَا عَرْشٌ عَظِيمٌ \* وَجَدتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ اللَّهِ " وأصل دينهم فيما زعموا أنهم يأخذون محاسن ديانات العالم ويخرجون دُونِ اللَّهِ " وأصل دينهم فيما زعموا أنهم يأخذون محاسن ديانات العالم ويخرجون

<sup>(</sup>۱) فتح مكة: تم فتح مكة على يد الرسول ، وذلك في ۲۰ رمضان في السنة الثامنة من الهجرة وذلك بسبب نقض قريش لصلح الحديبية ( ٦ه / ١٦٨م) وذلك عندما شجعت قبيلة بكر التي دخلت في حلف التي دخلت في حلف التي دخلت في حلف النبي وبالفعل أعتدت قبيلي بكر علي قبيلة خزاعة ليلاً ، ولذلك استنجدت قبيلة خزاعة باالنبي النبي الذي جهز جيشاً قوامة ۱۰ الألف مقاتل وأتجه به إلي مدينة مكة وصمم علي فتحها ؛ وعندما رأت قريش ذلك الجيش الجرار الذي يقوده النبي ، فأعلن أهل مكة التسليم بدون قتال ، ولكن وجدت بعض المناوشات التي حدثت يوم ذلك. للمزيد من التفاصيل عن فتح مكة انظر. البكذري: فتوح البلدان، دار ومكتبة الهلال، بيروت ١٩٨٨ م، ص ٥٥-٥٠ ؛ المسعودي: التنبيه والإشراف، تحقيق: عبد الله إسماعيل الصاوي، دار الصاوي ،القاهرة، (د.ت) ، ص ٢٤٢ ،

<sup>(</sup>٢) ابن سعيد: نشوة الطرب في تاريخ جاهلية العرب، ص ٧٨.

من قبيح ماهم عليه قولاً وعملاً بذلك سموا بالصابئة أى الخارجين لأنهم خرجوا عن تقيضهم بحملة كل دين .

#### المجوسية:

عرف العرب المجوسية أو عبادة النار عن طريق الفرس فى الحيرة واليمن والبحرين وكانت المجوسية فى العرب فى تميم كما عرف العرب الزندقة وهى نوعان زندقة ثنوية تقول بالنور والظلام كالمزدكية والزرادشتية، وزندقة دهرية يقول من يعتقد فيها بالدهر، وهم قوم أنكروا الخالق والخلق وقالوا بالطبع المحيي والدهر المفنى

" وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَآ إِلاَّ الدَّهْرُ".

# اليهودية:

دخلت اليهودية شبه الجزيرة العربية قبل الإسلام وانتشرت في أكثر من موضع فمن المعروف ان جماعات يهودية كثير هاجرت إلى بلاد العرب بعد أن دمر الرومان بيت المقدس " اورشالين" سنة ٧٠م وهذه الجماعات استقرت في يثرب (١) وخيبر ووادى القرى وفدك وتيماء، ولكن اليهودية ظلت محدودة الحيز رغم اختلاط اليهود بالعرب واحتكارهم لبعض الحرف والصناعات كالصباغة والحدادة وصناعة الأسلحة والصيرفة مما جعلهم قوة اقتصادية مؤثرة، ولكن اليهود لم يكونوا مهتمون بالتبشير ونشر دينهم بين الناس تعصباً منهم واعتقاداً

٤.

<sup>(</sup>۱) يثرب : بفتح أوله، وسكون ثانيه، وكسر الراء، وباء موحدة وهي مدينة النبي الله ، وبينها وبين مكة نحو من عشر مراحل، فلما نزلها رسول الله، صلّى الله عليه وسلّم، سماها طيبة بها بساتين ونخيل ، وبها الأطام والحصون، سكنها اليهود والاوس والخزرج، ، و أطلق الرسول علي يثرب اسم المدينة. المقدسي : أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم ، ط٣ ، مكتبة مدبولي ، القاهرة ١٩٩١م ، ص ٨٠٠ ؛ ياقوت الحموى : معجم البلدان، ج٥، ص ٤٣٠٠

ح. محمد محمد قاريخ إسلامي

بأنهم شعب الله المختار وأن غيرهم من الشعوب غير جدير بهذه الصفة وبالتالى غير جدير بالدخول فى اليهودية، فضلاً عن أن العرب كانوا يحتقرون اليهود باعتبارهم عملاء للفرس فى اليمن ولتهافتهم على جمع الأموال ونكث العهود والمواثيق، ومع ذلك قيل أن اليهودية راجت فى اليمن فى عهد ذى نواث أخر ملوك حمير.

#### المسيحية:

ومن الديانات التى انتشرت فى جزيرة العرب قبل الإسلام المسيحية التى انتشرت فى قبائل تغلب وغسان وقضاعة فى الشمال ويلاد اليمن فى الجنوب ودخلت بلاد العرب بفضل جهود أباطرة الدولة الرومانية الشرقية ويرجع سبب انتشار المسيحية فى جزيرة العرب إلى مجاورتها لمراكز مسيحية وهى سورية فى الشمال الغربى والعراق فى الشمال الشرقى والحبشة (١) فى الغرب والجنوب، كانت أهم مواطن النصرانية فى العرب نجران باليمن كما انتشرت أيضاً بين المناذرة ودخلت بلاد العرب عن طريق التبشير، وعلى الرغم من ذلك لم تنشتر إنتشاراً كبيراً ولم ترسخ أقدامها فى الجزيرة العربية ويرجع ذلك إلى أن الأباطرة لم يسعوا سعياً جدياً فى نشرها بجانب ما أصاب المسيحية من خلاف مذهبى وأيضاً مقاومة اليهود لها.

# الحنيفية:

<sup>(</sup>۱) الحبشة: هي أرض واسعة شمالها الخليج البربري، وجنوبها البر، وشرقها الزنج، وغربها البجة. وهي بلاد شديدة الحرارة، وتشتهر بجلود النمور البربرية أكثر أهلها نصاري يعاقبة، والمسلمون بها قلة، وطعامهم الحنطة والدخن، وعندهم الموز والعنب والرمان، ولباسهم الجلود والقطن. ابن خرداذبة :المسالك والممالك، دار صادر أفست ليدن، بيروت ١٨٨٩ م، ص٥٤١؛ السيرافي : رحلة السيرفي ،المجمع الثقافي، أبو ظبي، ١٩٩٩ م، ص٨٩؛ الإدريسي : نزهة المشتاق في اختراق الأفاق، عالم الكتب، بيروت ١٤٠٩ هـ، ج١، ص٢٤، ٣٤.

ح. محبوم محمد ټاريخ إسلامني

عقيدة ظهرت في بلاد العرب قبل الإسلام وكان سبب ظهورها أن بعض عقلاء العرب الذين سمت نفوسهم عن الانغماس في مساوئ الوثنية وعبادة الأصنام ولم يقبلوا الدخول في اليهوية ولا النصرانية فاعتنقوا التوحيد على دين إبراهيم خليل الله وكان إبراهيم حنيفاً فتسموا بالحنفاء، ولم تكن الحنيفية دين جديد بل كانت حركة دينية تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله وتؤمن في البعث بوجود إله واحد يحاسب ويجازي الناس على أعمالهم من خير وشر وكانوا يدعون إلى نبذ عبادة الأوثان وعادات الجاهلية كوأد البنات وشرب الخمر ولعب الميسر ومن هؤلاء الحنفاء أمية بن أبي الصلت الشاعر المعروف، وورقة ابن نوفل ابن عم السيدة خديجة وقص بن سعادة الأيادي وزهير بن أبي سلمة الشاعر وزيد بن عمرو بن نفيل وغيرهم.

د.محمد محمد ټاریخ إسلامي

# الحياة الاجتماعية عند العرب قبل الإسلام:

مثلت القبيلة العربية النظام السياسي للعرب قبيل الإسلام حيث تعتبر القبيلة الوحدة السياسية عند العرب في الجاهلية، والقبيلة هي جماعة من الناس ينتمون إلى أصل واحد مشترك تجمعهم وحدة الجماعة وتربطهم رابطة العصبية للأهل والعشيرة، والعصبية تدعو إلى نصرة الفرد البناء قبيلته ظالمين كانوا أم مظلومين وتقوم العصبية على النسب، وبقاء القبيلة مرهون ببقاء روح العصبية بين أفرادها، والعصبية تحتم على الفرد أن يلبي نداء قبيلته إذا دعته إلى نصرتها وقت الخطر فينصرها وينصر إخوانه، والعصبية تحتم على الفرد أن يقبل بعض مسؤليات أعمال غيره فيساهم في دفع الديات للقتلي أو الفداء على الأسرى ولهذا فإن روح الديمقراطية والمساواة هي الأساس الذي يقوم عليه المجتمع القبلي. وكان المجتمع القبلي ينقسم إلى ثلاث طبقات اجتماعية أولها أبناء القبيلة الأحرار الصرحاء النسب تليها طبقة الموالي الذين اندمجوا في القبيلة عن طريق الحلف أو الجوار وأخيراً طبقة العبيد أو الرقيق، وكانت القبيلة تنقسم إلى بطون والبطون تنقسم إلى أفخاذ والأفخاذ تنقسم إلى عشائر والعشائر تنقسم إلى عائلات أو أسرات، والأسرة العربية في الجاهلية لم تكن مفككة ولكن الولاء كان للقبيلة كلها وليس للأسرة وحدها وكانت الأسرة تتكون عن الزواج فكان الرجل يخطب المرأة من زويها وكثيراً ما كانت المرأة تستشار في أمر زوجها وكان الطلاق بيد الرجل إلا أن بعض النساء كن يشترطن أن يكون لهن حق الطلاق، وكان العربي لا يقبل تزويج بناته لغير العرب حتى لو كان راغب الزواج من الأكاسرة. د.محجوم محمد تاريخ إسلامي

وكان العربى لا يكتفى بزوجة واحدة بل تعددت زيجاته فى أغلب الأحيان بلا حدود، وكان الزواج عندهم أنواعاً متعددة

# الزواج عند العرب قبل الإسلام:

زواج الصداق أو البعولة: وهو يتم أن يخطب الرجل ابنة الرجل فيصدقها بصداق يحدد مقداره ثم يعقد عليها وكانت قريش وكثير من قبائل العرب يفضلون هذا الزواج وأبقى عليه الإسلام.

زواج المتعة: وهو تزوج المرأة إلى أجل فإذا انقضى افترقت عنه ولأولاده حق الانتساب إليه، ونهى الرسول ﷺ: عن هذا الزواج.

زواج الإماء: ولا يحق للرجل الاعتراف بأبنائه من هذا الزواج وليس له صداق. زواج المقط: وهو أن يتزوج الابن زوجات أبيه إذا مات ما عدا أمه.

زواج الاستبضاع: وهو أن يسمح الرجل بمجامعة زوجته لأحد الرجال المرموقين ثم يعتزلها زوجها حتى يتبين حملها ثم ينسب الولد للزوج الأصلى.

زواج الرهط: وهو أن تتزوج المرأة من عدد من الرجال دون العشرة، وعندما تلد كانت تخبرهم فإذا كان المولود ذكراً حدث مزاداً عليه وإن كان المولود انثى تركوه (۱).

وكانت للزوجة مكانتها فهى شريكة للرجل وموضع تقديرة، وكانت للمرأة كأم منزلة عالية وكثيراً ما كان العربى ينتسب إلى أمه ويفتخر بنسبه إليها، ومع أن الغالبية من العرب كانت تفضل البنين على البنات إلا أن البعض كانوا يعتزون ببناتهم حتى كانوا يكنون بهن مثل ربيعة بن رباح وهو والد الشاعر المعروف

٤٤

<sup>(</sup>١) ابن سعيد: نشوة الطرب في تاريخ جاهلية العرب، ص ٨٠.

ح.محجوم محمد ټاريخ إسلامني

زهير بن أبى سلمة، وكان النابغة الذبيانى الشاعر المشهور يكنى بأبى أمامة. غير أن بعض العرب كانوا يكرهون البنات إلى القيام بوأدهن أحياء، وذلك خشية الفقر وعدم القدرة على تربية الأولاد، ويرى البعض الآخر أن السبب فى ذلك كان الحرص على صيانة العرض وخشية أن تجر البنت العار على قبيلتها فى المستقبل نتيجة للسبى وأشار القرآن الكريم إلى ذلك بقوله: " لا تَقْتُلُواْ فَى المستقبل نتيجة للسبى وأشار القرآن الكريم إلى ذلك بقوله: " لا تَقْتُلُواْ أَوْلادَكُمْ مِّنْ إمْلاقِ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ" سورة الأنعام آية ١٥١، وشاعت هذه العادة في قبائل تميم وقيس وهزيل وقريش وكندة وبكر ويعض الناس منعت الوأد وكانوا يشترون الموءودة مثل صعصعة بن ناجية جد الشاعر الفرزدق فقد انقذ مائتين وثمانين موءودة واشترى كل منهن بناقتين عشراوين وجمل.

وقد تحلى العرب فى الجاهلية بكثير من الأخلاق الحميدة كالكرم والشجاعة والعفة والوفاء بالعهود وكراهية الغدر وعرفوا بالنجدة واغاثة الملهوف وبجانب هذه الصفات اتصفوا بكثير من الصفات الذميمة الاعتداء والثأر ووأد البنات والانغماس فى الملذات والتشائم والاعتقاد فى الفأل وزجر الطير والاعتقاد فى الكهنة واستطلاع الغيب.

ومن خصائص المجتمع الجاهلي التفاخر بالأجداد والآباء والأنساب ومن مظاهر الحياة الاجتماعية عند العرب في الجاهلية الأحلاف الأحلاف :

ح. محجم محمد تاریخ إسلامي

كان للأحلاف شأن كبير في حياة العرب قبل الإسلام (١) ، ولقد تحالفت العديد من القبائل العربية مع بعضها البعض فقد تحالفت غطفان وينو أسد وطيء، قيل لهم: الأحاليف؛ لعقدهم حلفًا على التناصر والتآزر ، وهناك كذلك حلف "المطيبين" (٦) ، ومن الأحلاف المشهورة عند العرب : حلف "الرباب" (٣) وحلف الفضول (٤) وحلف لعقة الدم (٥) ، وتكون الهيمنة في الأحلاف التي تعقد بين قبائل غير متكافئة للقبائل القوية، أي: للقبائل التي لجأت إليها القبائل الضعيفة لعقد حلف معها. فتكون الكلمة عندئذ لسادات القبائل البارزة في هذا الحلف، وعلى القبائل الضعيفة دفع شيء للقبائل القوية في مقابل حمايتها لها وبسط

(١) الحلف : اللغة بمعنى العهدُ بين القوم، والحلف والمحالفة: المعاهدة، وأصله اليمين الذي يأخذ بعضهم من بعض بها العهد، ثم عُبر به عن كل يمين، والمحالفة: أن يحلف كل للآخر.

<sup>(</sup>٢) الحلف : اللغة بمعنى العهدُ بين القوم، والحلف والمحالفة: المعاهدة، وأصله اليمين الذي يأخذ بعضيم من بعض بها العهد، ثم عُبر به عن كل يمين، والمحالفة: أن يحلف كل للآخر.

<sup>(</sup>٣)حلف "الرباب". وهو حلف عقد بين المتحالفين بإدخال أيديهم في "رُبّ" وتحالفوا عليه، أو لأنهم لأنهم جاءوا برب فأكلوا منه، وغمسوا أيديهم فيه، وتحالفوا عليه، فصاروا يدًا واحدة، وقيل: لأنهم اجتمعوا كاجتماع الربابة، وهم: تيم وعدي وعُكُل ومُزينة وضَبَّة أو: ضبة، وثور، وعكل، وتيم، وعدي .

<sup>(</sup>٤) حلف الفضول: إذ تداعت قبائل من قريش إلى حلف وتعاهدوا وتعاقدوا على ألا يجدوا بمكة مظلومًا من أهلها ومن غير هم ممن دخلها من سائر الناس إلا قاموا معه، وكانوا على من ظلمه حتى ترد عنه مظلمته، فسمت قريش ذلك الحلف حلف الفضول ٢، و هو من الأحلاف التي ظل الناس يحترمون أحكامها حتى الإسلام. وقد عقد على هذه الصورة: اجتمعت بنو هاشم وأسد وز هرة وتيم في دار عبد الله بن جدعان، وصنع لهم طعامًا كثيرًا، ثم "عمدوا إلى ماء من ماء زمزم فجعلوه في جفنة، ثم بعثوا به إلى البيت فغسلت به أركانه، ثم أتوا به فشربوه.

<sup>(°)</sup> حلف لعقة الدم: وقد عقد على أثر تخاصم القبائل من قريش فى وضع الحجر الأسود فى موضعه فلما استعدت للقتال قربت بنو عبد الدار جفنة مملؤة دماً ثم تعاقدوا هم وبنو عدى بن كعب بن لؤى على الموت وأدخلوا أيديهم فى ذلك الدم فى تلك الجفنة فسموا لعقة الدم.

د.مدیت محمد تاریخ إسلامی

سلطانها عليها، ونظرًا إلى ما للحلف من قدسية في النفوس، أصبح من المعتاد عقده في مراسيم مؤثرة (١).

وفي كلمة الحلف شيء من الدلالة على الشعائر والأيمان والمعاني الدينية؛ ولذلك قيل للحلف اليمين، لأن من عادتهم عند عقد الحلف بسط أيمانهم إذا حلفوا ، ولا تعرف صيغة واحدة معينة للقسم الذي يقسم به المحالفون. فمنهم من أقسم بالأصنام التي يعبدونها ويقفون عندها حين يعقدون الحلف، ومنهم، وهم أغلب أهل مكة، من كانوا يحلفون عند الركن من الكعبة، فيضع المتحالفون أيديهم عليه، فيحلفون ، ومنهم من أقسم بالآباء والأجداد، لما لهم من مكانة ومقام في نفوسهم. ومنهم من حلف وعقد الحلف عند المشاهد العظيمة، أو في معابد الأصنام، أو عند قبور سادات القبائل المحترمين، فيحلفون بصاحب هذا القبر ويذكرون اسمه على التعاقد والتآزر أو على ما يتفق المتحالفون عليه، وعلى الوفاء بالعهد ،والأحلاف تضم عدداً من القبائل توحدت مصالحها فاتفقت على حلف فيما بينها فانتسبت القبائل المحافظة على الأمن والدفاع عن مصالحها عوامل تكوين الأحلاف بين القبائل المحافظة على الأمن والدفاع عن مصالحها المشتركة، وقد وصف "هيرودوتس" طريقة من طرق التحالف والمؤاخاة

<sup>(</sup>۱) حلف "المطيبين " الذي عقد في مكة بعد اختلاف بني عبد مناف و هاشم والمطلب ونوفل مع بني عبد الدار بن قصي، وإجماعهم على أخذ ما في أيدي بني عبد الدار مما كان قصي قد جعله فيهم من الحجابة واللواء والسقاية والرفادة، فعقد كل قوم على أمر هم حلفًا مؤكدًا، على ألا يتخاذلوا ولا يسلم بعضهم بعضًا "ما بَلَّ بحرٌ صوفةُ"، فأخرج بنو عبد مناف جفنة مملوءة طيبًا، فيزعمون أن بعض نساء بني عبد مناف أخرجنها لهم، فوضعوها لأحلافهم في المسجد عند الكعبة، ثم غمس القوم أيديهم فيها، فتعاقدوا وتعاهدوا هم وحلفاؤهم، ثم مسكوا الكعبة بأيديهم توكيدًا على أنفسهم، فسموا المطيبين. وتعاقد بنو عبد الدار وتعاهدوا هم وحلفاؤهم عند الكعبة حلفًا مؤكدًا على ألا يتخاذلوا ولا يسلم بعضهم بعضًا، فسموا الأحلاف جواد على : المفصل، ج٧، ص

والمحافظة على العهود عند العرب، فذكر أن العرب يحافظون على العهود والمواثيق محافظة شديدة، لا يشاركهم في ذلك أحد من الأمم، ولها قداسة خاصة عندهم، حتى تكاد تكون من الأمور الدينية المقدسة. وإذا ما أراد أحدهم عقد حلف مع آخر، أوقفا شخصًا ثالثًا بينهما ليقوم بإجراء المراسيم المطلوبة في عقد الحلف؛ ليكتسب حكما شرعيًا، فيأخذ ذلك الشخص حجرًا له حافة حادة كالسكين يخدش به راحتى الشخصين قرب الإصبع الوسطى، ثم يقطع قطعة من ملابسهما فيغمسهما في دمي الراحتين، ويلوث بهما سبعة أحجار. حتى إذا انتهو منها قاد الحلف حليفه إلى أهله وعشيرته لإخبارهم بذلك وللإعلان عنه، فيصبح الحليف أخًا له وحليفًا، أمرهما واحد بالوفاء، وقريب من هذا ما كانت تفعله قريش حين تعقد حلفًا، فيأخذ الحليف حليفه إلى الكعبة، ثم يطوفان بالأصنام لإشهادها على ذلك، ثم يعود الحليف بحليفه لإشهاد قريش ومن يكون في الكعبة آنئذ على صحة هذا الحلف، وقبوله محالفة الحليف، إذ أصبح وله ما له وعليه ما عليه، وعلى قومه حمايته حمايتهم له، وتدون الأحلاف أحيانا لتوكيدها وتثبيتها، وتحفظ عند المتعاقدين، وقد تودع في المعابد كالذي رُوي في خبر "صحيفة قريش" يوم تآمر المشركون وتحالفوا على مقاطعة "بني هاشم" في شعبهم، إذ كتبوا صحيفة بما اتفقوا عليه، ثم أودعوها -كما يقول أهل الأخبار - جوف الكعبة (١)

وقد تركت الأحلاف أثراً مهما في الحياة السياسية والاجتماعية عند العرب قبل الإسلام.

<sup>(</sup>١) جواد على: المفصل ،ج٧، ص٣٧٧-٣٨٢.

# علوم العرب قبل الإسلام

قال الشهرستاني: "وعلوم العرب في الجاهلية ثلاثة: الأول، علم الأنساب والتواريخ والأديان".

"والثاني: علم الرؤيا، وكان أبو بكر الصديق رضي الله عنه يعبرها في الجاهلية".

"والثالث: علم الأنواء، وقد جاء في الحديث: "أصبح من عبادي كافر بي ومؤمن، فمن قال: مطرنا بنوء كذا فهو كافر بن مؤمن بالكوكب، ومن قال: مطرنا بفضل الله ورحمته فهو مؤمن بي كافر بالكوكب". قال صاعد: "وأما علم العرب الذي كانت تتفاخر به فعلم لسانها، ونظم الأشعار، وتأليف الخطب". وكان العرب أعنى الناس بأخبارهم، وإذا سافروا في التجارات إلى بلاد العجم استعادوا أخبارهم، ونقلها أصحاب السير عنهم.

قال صاحب الطبقات: "والعرب أهل حفظ ورواية، لخفة الكلام عليهم، ورقة ألسنتهم، وكان للعرب مع هذا معرفة بأوقات مطالع النجوم ومغاربها، وعلم بأنواء الكواكب وأمطارها على حسب ما أدركوا بفرط العناية وطول التجربة، لاحتياجهم لمعرفة ذلك في أسباب المعيشة لا على طول تعلم الحقائق، ولا على سبيل التدرب في العلوم" (۱).

٤٩

<sup>(</sup>١) ابن سعيد: نشوة الطرب في تاريخ جاهلية العرب، ص ٨٠- ٨١.

# علم الأنساب

وللعرب حفظ الأنساب وَمَا يُعلم أحدٌ من الأمم عُني بحفظ النسب عناية العرب. قال الله جلّ ثناؤه: أيها النّاسُ إِنّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا ﴿ ١ فَهِي آية مَا عَمِل بمضمونها غيرهم. ومما خصّ الله جلّ ثناؤه بِهِ العَرب طهارتُهم ونَزاهَتُهم عن الأدناس الَّتِي استباحها غيرهم من مخالَطَة ذوات المحارم. وهي منقبة تَعلو بجَمالها كلَّ مأثرة والحمد لله(١).

وهم طائفة من الناس اعتمد العرب على ذاكرتهم لحفظ أنسابهم ،وهولاء ألموا الماما واسعا بالأنساب وتسلسل القبائل والبطون والعشائر ومن أشهرهم زغفل بن حنظله بن زيد بن عبد الله بن ربيعة بن عمرو الشيباني الذهلي السدوسي الذي كان اعلم أهل زمانه بالأنساب وفي مناظرة جرب بين ملك الحيرة النعمان بن المنذر وبين كسرى انشروان ،رد النعمان على كسرى متفاخر أ بالعرب مشيرا إلى أسباب اهتمامهم بأنسابهم بقوله (وليس احد من العرب أن لايسم أبا فأبا وإحاطو بذلك أحسابهم وحفظوا به أنسابهم فلا يدخل رجل في غير قومه ،ولا ينسب إلى غير نسبه ولا يدعى إلى غير أبيه.

# علم القيافة:

0.

<sup>(</sup>١) ابن فارس: فقه اللغة، ص٤٤-٤٤.

وهو تتبع الأثر من خلال تتبع أثر القدم و الاستدلال علي الأشياء وهي قسمان قيافة الأثر وقيافة البشر .

قيافة الأثر: وتختص بتتبع أثار الاقدام او الحوافر او الاخفاف والاستدلال من اثارها في الرمال او التراب علي أصحابها والفائدة من ذلك الاهتداء الي الفارين من الناس او الضال من الحيوان.

وقد اتقن العرب ذلك حتى فرق بعضهم بين أثر قدم الشاب والشيخ وقدم الرجل. الريافه:

هو معرفة استنباط الماء من الأرض، بواسطة بعض الإمارات الدالة على وجوده فيعرف بعده وقربه بشم التراب، أو برائحة بعض النباتات فيه، أو بحركة حيوان مخصوص وهو من فروع الفراسه(١).

# الفراسة:

الفراسة من التفرّس في الشيء، وهو إصابة النظر فيه (١) و وَقيقتُهَا الإسنتِدْ لَال بِالْخَلْقِ عَلَى الْخُلُقِ، وَذَلِكَ يَكُونُ بِجُودَةِ الْقَرِيحَةِ، وَحِدَّةِ الْخَاطِر، وَصَفَاءِ الْفَكْرِ (١) ، ولقد اتقنها ال بعض العرب وذلك في معرفة نسب الشخص والي أي قبيلة ينتمي أو معرفة القرابة بين شخص وآخر بمجرد ملاحظة وجوههم وبعض أعضائهم .

<sup>(</sup>١)عبد الحي الكتاني: التراتيب الإدارية والعمالات والصناعات والمتاجر والحالة العلمية، تحقيق عبد الله الخالدي، دار الأرقم، ط٢، بيروت، ج٢، ص٨٦.

<sup>(</sup>٢) نشوان بن سعيد الحميرى اليمني: شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم، تحقيق حسين بن عبد الله العمري - مطهر بن علي الإرياني - يوسف محمد عبد الله، دار الفكر المعاصر (بيروت - لبنان)، دار الفكر (دمشق - سورية)، ١٩٩٩ م، ج٨، ٥٠١٠٠.

<sup>(</sup>٣) محمد بن عبد الله أبو بكر بن العربي: أحكام القرآن، تحقيق محمد عبد القادر عطاط٣، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان ٢٠٠٣ م، ج٣، ص١٠٦ .

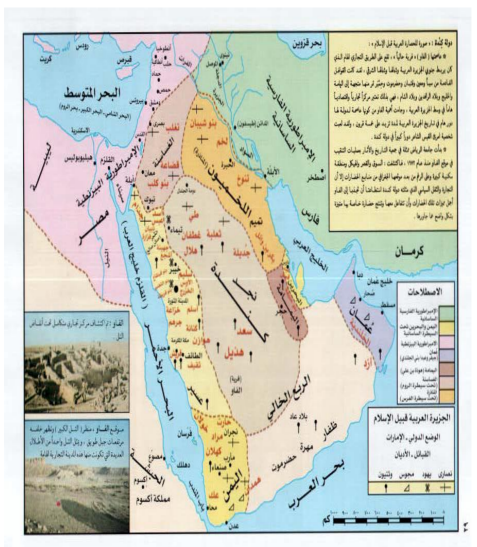
وأصبح طب العرب يعتمد على الفراسة ،فقد استعان الأعراب بالنبات وبالشجر في مداواة أنفسهم، علمتهم تجاربهم الطويلة القديمة، ما ينفع منها في معالجة ما يصابون به من مرض، فصار لهم طب خاص بهم، يقوم على الملاحظة وعلى التجارب في استخدام النبات في مداواة الإنسان وفي معالجة ماله، ولا زال هذا الطب معمولًا به في البوادي، عند الأعراب (۱)

# علم الأنواء:

وعرف عرب الجاهلية حركات الأنواء، وأحوال الجو، والاستدلال منها على تقلبات الطقس. وكانوا يستدلون على هطول المطر قبل نزوله بلون الغيوم، وعرفوا المسالك والاتجاهات، وهي نوع من المعارف الجغرافية تفيدهم في الأسفار، يهديهم إلى ذلك مسامتة الكواكب الثابتة ومنازل القمر، إذ لكل كوكب سمت يهتدى به

07

<sup>(</sup>١) جواد على: المفصل ، ج١٢، ص١٠١ .



خريطة توضح قبائل وأديان العرب قبل الإسلام<sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>١) شوقى أبو ضيف: أطلس التاريخ الإسلامي ،ط١١، دار الفكر دمشق ٢٠٠٥، ص٢٩.

# الفصل الثاني

# البعثة النبوية وحياة الرسول والله في مكة

- ١- محمد ﷺ قبل البعثة.
  - ٢- البعثة النبوية.
- ٣- قيام الدولة الإسلامية في المدينة.

### البعثة النبوية وحياة الرسول ﷺ في مكة

#### ١ - سيدنامحمد قبل البعثة:

# -الرسول منذ ولد إلى أن بُعث:

آن لنا أن نتكلم عن الرسول صلوات الله وسلامه عليه، وأن ندخل في نطاق التاريخ الإسلامي، فلنبدأ ذلك بالحديث عن نسبه الشريف.

هو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصى بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤى بن غالب بن فهر، وفهر هذا هو المسمى قريش وهو الجد العاشر لرسول الله في ويمتد نسب الرسول إلى عدنان الذى هو الجد العشرون للرسول، وعدنان من نسل إسماعيل عليه السلام، وهاشم الجد الثاني للرسول كان سفير قريش لدى الملوك، وكثيراً ما كان يقود تجارة قريش إلى الشام، ومات هاشم في إحدى رحلاته التجارية.

#### -عبد الله بن عبد المطلب:

روى أن رجلا جاء إلى الرسول في فقال له:.... يا ابن الذبيحين، فلم ينكر الرسول في عليه الأول هو إسماعيل ابن إبراهيم عليهما السلام، والذبيح الثاني هو أبو الرسول عبد الله بن عبد المطلب.

نجا عبد الله بذلك من الذبح، ولكن هذه الحادثة أذاعت اسمه وأكسبته شهرة عظيمة، وأصبح موضع عناية الناس وحديثهم وحبهم، وزوجه والده بعد ذلك من آمنه بنت وهب، وعاش معها فترة قصيرة بعد الزواج، ثم تركها وسافر متاجراً إلى الشام. ومات في الطريق دون أن يعود إلى زوجته، ولكن بعد أن أودع بضعها نطفة كان مقدراً لها ان تكون أعظم شخصية في تاريخ البشرية.

فكأنما نجا عبد الله من الذبح لغرض واحد هو الألتقاء بآمنة وتكوين هذا الجنين، وبعد أن أدى عبد الله هذا الغرض أذن بالرحيل.

#### - مولد محمد وحياته قبل البعثة:

كان محمد ﷺ ثمره هذا الألتقاء القصير، وقد ولد في التاسع أو الثاني عشر من شهر ربيع الأول (۲۰أبريل سنة ۷۵۱م) (۱) وكان مولده في مكان غير بعيد من الكعبة، ولم ير محمد ﷺ أباه ولذلك كفله جده عبد المطلب، وأرضعته حليمة السعدية، ولما شب عندها أخذ يرعى الغنم، ولما مات جده وهو في الثامنة كفله عمه أبو طالب(۲)، وتربى في بيته وساعده في أعماله التجارية، وسافر معه إلى الشام متاجراً قبل أن يبلغ الحلم و أبو طالب أخا شقيقاً لعبد الله، ولذلك كان أرحم أعمام النبي ﷺ به وأولاهم برعايته.

ومن أهم الأعمال التي قام بها محمد قبل البعثة تجارته في مال خديجة بنت خويلد، وقد سافر في هذه التجارة إلى الشام وكان معه غلامها ميسرة،

<sup>(</sup>۱) اتفق جمهور العلماء علي أن ميلاد النبي كان في شهر ربيع الأول، ولكنهم اختلفوا في تحديد اليوم، فيذكر ابن عبد البر في الاستيعاب أنه كان لليلتين خلتا منه. وقيل لثمان خلون منه، وقيل: كان لعشر خلون منه، وقيل: لسبعة عشر، وقيل: لثمان بقين منه. وقيل: إنه ولد في رمضان نقله ابن عبد البر عن الزبير بن بكار مستندا إلي أنه أوحي إليه في رمضان علي رأس أربعين سنة من عمره، فيكون مولده في رمضان، وكان مولده لثنتي عشرة ليلة خلت منه، وكان مولده عام الفيل علي قول الجمهور. ابن إسحاق، سيرة ابن إسحاق، ص٨٤؛ ابن هشام: السيرة النبوية، ما ١٥٨، ١٥٩؛ ابن حبان: السيرة النبوية وأخبار الخلفاء، ج١، ص٢٥٠٠؛

<sup>(</sup>٢) أبو طالب: عم النبي في وأسمه عبد مناف، زوجته السيدة فاطمة بنت أسد، وهو والد سيدنا على رابع الخلفاء الراشدين، وكان مهيباً وسيداً مطاعاً في قريش، لَمَّا تُوفِّي جد النبي عَبْدُ الْمُطَّلِبِ ضم أَبُو طَالِبِ رَسُولَ اللَّهِ فِي أَبُو طَالِبِ قَبْلَ الْهِجْرَةِ بِتَلَاثِ سِنِينَ فِي شَوَّالِ اللهُطَّلِبِ ضم أَبُو طَالِبِ رَسُولَ اللَّهِ فَي أَبُو طَالِبِ قَبْلَ الْهِجْرَةِ بِتَلَاثِ سِنِينَ فِي شَوَّالٍ أَوْ فِي ذِي الْقِعْدَةِ، وَعُمْرُهُ بِضْعٌ وَتَمَانُونَ سَنَةً، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَي: «مَا نَالَتْ قُرَيشٌ مِنِي شَيئًا أَكْرَهُهُ حَتَّي مَاتَ أَبُو طَالِبِ». ابن سعد: الطبقات الكبري، ج١، ص ١٢٠؛ ابن الأثير: الكامل في التاريخ، ، ج١، ص ١٢٠؛ ابن الأثير: الكامل في التاريخ، ، ج١، ص ١٨٠.

د.مدحت محمد تاریخ إسلامی

وقد ربحت هذه التجارة ربحاً عظيماً وكانت سبب ارتباط بين محمد وحديجة، وقد توج هذا ارتباط بزواجه منها وهو في الخمسة والعشرين وهي امرأة في الأربعين من عمرها.

فبسط رداءه ووضع الحجر عليه، وقال لتأخذ كل قبيلة بطرف من الثوب، فرفعوه حتى انتهوا إلى موضعه فأخذه الرسول وضعه مكانه وكان في عمله هذا من الحكمة ما أرضى الجميع.

#### بعثة الرسول ﷺ:

هيأ مال خديجة للرسول فرصة ليتفرغ للعبادة، فقد تزوج النبي محمد خديجة فاغتنى بمالها (أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً فَآوَى \* وَوَجَدَكَ ضَآلاً فَهَدَى \* وَوَجَدَكَ ضَآلاً فَهَدَى \* وَوَجَدَكَ ضَآلاً فَهَدَى \* وَوَجَدَكَ عَآئِلاً فَأَغْنَى) "سورة الضحى" وشملته عناية الله فرأى أن يخلو لله، وشجعته زوجته الصالحة على رغبته فكانت تعد له الطعام، فيأخذه ويذهب إلى غار حراء، حيث يخلو ليفكر في الكون وخالقه.

# بدء الوحى:

وظل محمد يخلو ويفكر حتى نزل عليه جبريل يوم الأثنين السابع عشر من شهر رمضان، فأجاب الرسول وقد أرهقه الضم والخوف: ما أنا بقارئ. فضمه جبريل مرة ثالثة ثم أطلقه وقال له:

( اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ (١) خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ (٢) اقْرَأْ وَرَبُّكَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ (٥)). "سورة الْأَكْرَمُ (٣) الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ (٤) عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ (٥)). "سورة العلق"

وانقطع جبريل عن الرسول على مدة بعد ذلك، وكان الرسول يترقبه في الغار وخارج الغار، فسمع مرة وهو يمشى صوتاً، فرفع رأسه للسماء، فرأى جبريل

ح. محمد محمد ټاريخ إسلامني

على نحو ما رآه فى الغار، فهاب المنظر وارتعب، ورجع إلى بيته فى حالة من الخشية، وقال لأهله: دثرونى دثرونى. فدثروه؛ وجاءه جبريل وهو فى هذه الحالة فألقى إليه نداء ربه: (( يَاأَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ (١) قُمْ فَأَنْذِرْ (٢) وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ (٣) وَرُبَّكَ فَكبِّرْ (٣) وَيُيَابَكَ فَطَهِّرْ (٤) وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ (٥) وَلَا تَمْنُنْ تَسْتَكْثِرُ (٦) وَلِرَبِّكَ فَاصْبِرْ (٧) ) "سورة المدثر"

# مراحل الدعوة:

قلنا آنفاً أن آيات سورة المدثر هي التي أمرت محمداً أن ينذر الناس، وأن يدعوهم لدين الله، وقد بدأت بهذه الآيات مراحل الدعوة للدين الجديد وهذه المراحل ثلاث هي:

- -المرحلة الفردية.
- دعوة بني عبد المطلب.
- -الدعوة العامة. وسنتحدث عن كل منها فيما يلي:

#### المرحلة الفردية:

هى المرحلة الأولى من مراحل الدعوة، وفيها دعا الرسول على سراً أهل بيته، كما دعا خاصة أصدقائه وكان يدعوهم لمبادئ الإسلام الأولى التي ذكرتما هذه الآية وهي الإيمان بالله ونبذ عبادة الأوثان، فآمن به في هذه المرحلة زوجته

وابن عمه على بن أبى طالب<sup>(۱)</sup>، وزيد مولاه، ثم دعا الرسول اله أبابكر وكانت له به صلة منذ مدة فآمن به، وعن طريق أبي بكر أسلم السابقون الأولون: عثمان بن عفان<sup>(۲)</sup>، والزبير بن العوام<sup>(۳)</sup>، وسعد بن أبى وقاص وعبد الرحمن بن

<sup>(</sup>۱) سيدنا علي بن أبي طالب شقيق عبد الله والد النبي ها ، و أُمُّهُ فَاطِمَةُ بِنْتُ أَسَدِ بْنِ هَاشِمِ بْنِ عَبْدِ رسول الله ها ، ولده أبو طالب شقيق عبد الله والد النبي ها بعد السيدة خديجة ولقد صلي قبل أن مَنَافٍ ، يكني بأبو الحسن وهو أول من صلي مع النبي هابعد السيدة خديجة ولقد صلي قبل أن يصلي الناس وكان ابن عشر سنين، أرسله النبي ها إلي اليمن قاضيا، وهو أحد العشرة المبشرين بالجنة ، وزوجه النبي ها ابنته فاطمة ، ولمه العديد من الفضائل ،واستشهد سيدنا علي ها سنة المجد ابن سعد : الطبقات الكبري، تحقيق إحسان عباس، دار صادر - بيروت ١٩٦٨ م ج٣، ص٣١-١٤ . إبن أبي خيثمة : التاريخ الكبير ،تحقيق صلاح هلال، دار الفاروق، القاهرة، عمر عبد السلام السلامي، دار إحياء التراث العربي، بيروت ٢٠٠١ هـ، ج٧، ص١٠٧.

<sup>(</sup>٢) عثمان بن عفان : هو عثمان بن عفان بن أبي العاص بن أمية بن عبد شمس ينتسب إلي بني أُمية؛ ولد في مكة، بعد عام الفيل بستّ سنوات علي الصحيح، وهو من العشرة المبشرين بالجنة ، وكان شديد الحياء، عفيف النفس، واللسان، أديب الطبع، أسلم علي يد سيدنا أبو بكر الصديق، هاجر الهجرتين ( الحبشة – ويثرب ) وزوجه النبي بنتيه رقية ثم ابنته ام كلثوم فقب بذي النورين ،بذل في عهد رسول الله المال الكثير لنصرة للإسلام ، وخاصة في غزوة تبوك ، تولي خلافة المسلمين سنة (٣١هـ / ٣٤٦م)، وقتل سنة (٣٥هـ / ٥٥٥م). ابن سعد الطبقات ج٣، ص٣٩ - ٤٤؛ خليفة بن خياط : طبقات خليفة بن خياط، ص٣٩ ؛ ابن حبان : مشاهبر علماء الأمصار ،ص٤٣٠؛

<sup>(</sup>٣) الزبير بن العوام في: ابن خُويلِدِ بْنِ أَسَدِ بْنِ عَبْدِ الْعُزَّيِ بْنِ قصي ، هو ابن عمة النبي في ،وابن أخ السيدة خديجة، أسلم وهو ابن ست عشرة سنة، وقيل ابن اثنتي عشرة سنة، وقيل ابن ثمان سنوات ،وقيل أنه كان رابع أو خامس من أسلم وهو أوّل من سلَّ سيفه في الإسلام ، وهو من العشرة المبشرين بالجنة و يلقب بـ حواري رسول الله في وهو وزوج السيدة أسماء بنت أبي بكر فيولدت له عبد الله بن الزبير فكان أول مولود للمسلمين في المدينة، شارك في جميع الغزوات في العصر النبوي، وبعد مقتل عثمان بن عفان خرج إلي البصرة مطالبًا بالقصاص من قتلة عثمان فقتَله عمرو بن جرموز في موقعة الجمل، في رجب سنة ستَّ وثلاثين من الهجرة، وله أربع وستُّون سنة في يعقوب بن سفيان : المعرفة والتاريخ ج١، ص٢٧٨؛ عز الدين ابن الأثير : اللباب في تهذيب الأنساب، ج١، ص٥٠٩ ابن الجوزي : المنتظم ، ج٥، ص١٠٧ ؛

ح. محمد عممد ټاريخ إسلامي

عوف<sup>(۱)</sup>، وطلحة بن عبيد الله، وأبوعبيدة بن الجراح<sup>(۱)</sup>، ودخل مع هؤلاء مجموعة من الموالى والفقراء. وقد استمرت هذه الدعوة السرية ثلاث سنوات. دعوة بنى عبد المطلب:

هذه هى المرحلة الثانية من مراحل الدعوة، وقد بدأها الرسول على عندما نزل عليه قوله تعالى "وأنذر عشيرتك الأقربين" فدعا بنى عبد المطلب ليجتمعوا به، وبلغهم دعوته، فصدق به بعضهم وكذب به آخرون، وكان عمه أبو لهب هو وزوجته من أشد الناس قسوة عليه، فقد هتف به أبو لهب قائلاً: تباً لك، ألهذا دعوتنا؟

٦.

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن بن عوف في: هو عبد الرحمن بن عوف بن عبد عوف بن عبد الحارث بن زهرة بن كلاب بن مرة ، أمه :الشفاء بنت عوف بن عبد بن الحارث بن زهرة بن كلاب بن مرة ، وكان اسمه في الجاهلية عبد عمرو ، وسماه النبي في عبد الرحمن بعد اسلامه ، ولد بعد عام الفيل بعشر سنين على الأرجح ، وأسلم علي يد سيدنا أبو بكر الصديق وهاجر الهجرتين، وشهد المشاهد كلها مع الرسول في ، وهو وأحد الستة الذين رشحهم سيدنا عمر بن الخطاب لتولى الخلافة من بعده ، وهو من أثرياء المسلمين وعمل بالتجارة ، وتوفى سنة اثنين وثلاثين من الهجرة ، ووهو ابن خمس وسبعين سنة . الكلبي : جمهرة أنساب العرب، ص ١٤؛ ابن سعد : الطبقات الكبري ، دار صادر ، ج٣، ص ١٢٤-١٣٥؛ البلاذري : أنساب الأشراف، ج٠٠،

<sup>(</sup>٢) سيدنا أبا عبيدة بن الجراح في: أبو عبيدة عامر بن عبد الله بن الجراح بن هلال بن أهيب بن ضبة بن الحارث بن فهر . أمين الأمة ، وأحد العشرة المبشرين بالجنة ، ومات شهيدا بطاعون عمواس سنة ثماني عشرة وله ثمان وخمسون سنة ، أسلم أبو عبيدة في مرحلة مبكرة من الدعوة الإسلامية، وهاجر الهجرتين، ، وشهد مع النبي المشاهد كلها، كان أبو عبيدة أحد القادة الأربعة النين عينهم أبو بكر فاتح بلاد الشام، ثم أمر أبو بكر خالداً بن الوليد أن يسير من العراق إلي الشام لقيادة الجيوش الإسلامية فيها، فلما ولي عمر بن الخطاب الخلافة عَزَلَ خالداً بن الوليد، واستعمل أبا عبيدة، فقال خالد: «وَلِي عليكم أمينُ هذه الأمة «، وقد نجح أبو عبيدة في فتح دمشق و غير ها من مُذُنِ الشام. توفي أبو عبيدة سنة ثماني عشرة بسبب طاعون عمواس في فتح دمشق و غير ها من مُذُنِ الشام. الكني والأسماء، تحقيق عبد الرحيم القشقري، الناشر: وسنه ثمان وخمسون سنة. الإمام مسلم: الكني والأسماء، تحقيق عبد الرحيم القشقري، الناشر: عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، المملكة العربية السعودية، ١٩٨٤م، ج١،ص٨٥٠ ؛ البن قنفذ القسنطيني: الوفيات، ص٨٥٠ ؛ البلاذري: أنساب الأشراف، ج١،ص ٢٢٣ ، ٢٢٤ ؛ ابن قنفذ القسنطيني:

د.محجه محمد تاريخ إسلامي

#### الدعوة العامة:

نزل قوله تعالى ((فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ)) فانطلق الرسول يدعو للإسلام جهراً كل طوائف الناس، يدعو السادة والعبيد يدعو الأقربين والغرباء، يدعو أهل مكة ثم يتجاوزها إلى البلاد الأخرى، وكذلك يدعو الحجاج الذين يفدون إلى مكة من مختلف البلدان وقد أسلم فى هذه المرحلة الوليد بن الوليد بن المغيرة، وسلمة بن هشام أخو أبى جهل وأبو حذيفة بن عتبة بن ربيعة، وجماعة غيرهم أراد الله لهم الهداية

# .مقاومة قريش وأسبابها ومراحلها:

نستطيع من دراستنا لحياة العرب وأخلاقهم قبل الإسلام أن نستنبط أسباب مقاومتهم للإسلام وللمسلمين، وتلك الأسباب هي:

١-كان الرق منتشراً في الجزيرة العربية انتشاره في كل بلاد العالم، وكان العبد رقيق العقل والقلب بالإضافة إلى الرق الجسماني، بمعنى أنه لم يكن له أن يتدين بغير دين سيده، ولا يحب أو يكره إلا تبعاً لحب سيده وكرهه.

ودخل بعض العبيد الإسلام كما قلنا، ورحب بهم محمد، واعتبر السادة هذا التصرف تمرداً من العبيد، كما اعتبروا محمداً مثيراً للفتن.

٢-كان الصراع في الجزيرة العربية يدور لأتفه الأسباب، فإذا جاء دين جديد يهاجم معتقدات القوم، فما أجدرهم أن يهبوا في وجهه ليرضوا ما بأنفسهم من شوق للغارة والحروب.

٤ - المساواة بين السادة والعبيد: كان العرب يهتمون بالطبقات اهتماماً شديداً. مراحل المقاومة:

كانت مراحل المقاومة ثلاثاً، إذ اتجهت أولا إلى العبيد والضعفاء، وثانياً إلى سواهم من المؤمنين، وثالثاً إلى الرسول نفسه، وسنتكلم عن كل من هذه المراحل على حدة فيما يلى:

العدوان على العبيد والضعفاء:

#### هجرة المسلمين إلى الحبشة:

لما نزل الأذى بالمسلمين، وأصابهم البلاء من قريش (١)، وأصبحت حالة المسلمين تدعو للأسى بسبب ما لاقوه من قريش من إيذاء وهجوم، بدأ الرسول يفكر في بلدة أخرى يرسل لها المسلمين المستضعفين ليبعدوا عن قريش وعن هجمات قريش، أما المسلمون الأشداء فقد بقوا بمكة يحيطون بالرسول ويدفعون بحيبتهم العدوان عن أنفسهم، ومن هؤلاء على بن أبي طالب وطلحة بن عبيد الله وكثيرون سواهما.

وكانت هجرة المسلمين إلى الحبشة على مرحلتين تعرفان بهجرة الحبشة الأولى، وهجرة الحبشة الثانية، وكانت الهجرة الأولى فى السنة الخامسة للدعوة وقوامها أحد عشر رجلا وأربع نساء فيهم عثمان بن عفان وزوجته رقية ابنة الرسول والزبير بن العوام وأبو حذيفة وامرأته، وكان عثمان بن مظعون رئيس هؤلاء المهاجرين (٢).

أما الهجرة الثانية فقد حدثت بعد ذلك بأشهر قلائل واشترك فيها ثمانون رجلا وامرأ واحدة هي أم حبيبة بنت أبي سفيان مع زوجها عبيد الله بن

<sup>(</sup>۱) لمزيد من التفاصيل عن أذي المشركين للنبي أنظر: ابن اسحاق: السير والمغازي، 101-101 الواقدى: المغازى، 101-101 المغازى، 101-101 المغازى، 101-101 المغازى، 101-101 المناطقة وأخبار الخلفاء، 101-101 المناطقة والمغازى، والمغارى، والمغازى، والمغ

<sup>(</sup>٢) ابن كثير : السيرة النبوية ج٣ ص ٨٤ ، ٥٥ .

جحش، وكان جعفر بن أبى طالب (١) زعيم المهاجرين فى هذه المرة، وبعد فترة قصيرة اتصل بمن كان فى أرض الحبشة من المهاجرين خبر إسلام عمر ومجاهرته بالعبادة، فتشجع بعضهم للعودة ليشارك عمر شجاعته وثباته ونضاله.

وقد أحست قريش عقب هجرة المسلمين إلى الحبشة أن أختيار المسلمين للحبشة سببه استعداد النجاشي لإكرامهم، وأمنهم على نفوسهم ودينهم في مغتربهم، فقررت أن تكيد للمغتربين لتحرمهم هذا الملجأ، فأحتارت لذلك عمرو بن العاص وعبد الله بن أبي ربيعة المخزومي وأرسلتهما إلى النجاشي، وكان لعمرو بن العاص جاه في الحبشة وفي بلاط النجاشي، وأرسلت مع البعثة مجموعة كبير من الهدايا للنجاشي وبطارقته، وأذاعت أن المسلمين يقولون في عيسى وفي أمه قولا عظيما فعقد النجاشي مجلساً استمع فيه لرأى جعفر ابن أبي طالب في هذه التهم، وقد نجح جعفر في عرض الفكر الإسلامي مما جعل النجاشي يقول: إن هذا والذي جاء به عيسي يخرج من مشكاة واحدة، ويقال إنه آمن بالإسلام فثار عليه قومه لذلك، وفي العام السابع للهجرة أرسل الرسول من حمل هؤلاء المهاجرين في سفينتين وأحضرهم إلى المدينة، وكان ذلك عقب استسلام خيبر، ويروى أن الرسول على قال عندما رأى جعفر بن أبي طالب، ما أدرى بأيهما أنا أُسر، بفتح حيبر أم بقدوم جعفر. إسلام حمزة وعمر بن الخطاب رضى الله عنهما ونتائج ذلك:

<sup>(</sup>١) جعفر بن أبي طالب : ابن عم النبي ، وهو أخو أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، وكان أسن من علي بعشر سنين من السابقين إلي الإسلام ، وكان رسول الله يسميه أبا المساكين، و هَاجَرَ الْهِجْرَتَينِ، القب بالطيار ، استشهد يوم مؤتة سنة سبع، أبناؤه عَبْدُ اللهِ وَعَوْنٌ، وَمُحَمَّدٌ. خليفة بن خياط: تاريخ خليفة بن خياط، ط٢، تحقيق أكرم ضياء العمري ، دار القلم ، مؤسسة الرسالة - دمشق ، بيروت ١٣٩٧، ص٨٥ ؛ الذهبي تاريخ الإسلام، ج١، ص٣٢٩ ؛ ابن كثير : البداية والنهاية، ج٤، ص٢٥٦.

د.محمت محمد تاریخ إسلامی

وبينما كانت الدعوة بين إسرار الرسول و كفاح قريش، إذ دخلها ف السنة الخامسة للدعوة بطلان عظيمان هما حمزة بن عبد المطلب وعمر بن الخطاب رضي الله عنهما وقد كانا معروفين بالقوة والصلابة فعز بهما الإسلام واشتد الأمل في انتصاره.

# مقاطعة بني هاشم:

وانتقل العداء خطوة جديدة، فقد أدركت قريش أن قوة محمد المصدرها أهله الذين يحمونه ويدافعون عنه، سواء منهم من اتبع دينه أو من بقى على دين آبائه وأجداده؛ ولهذا عزمت قريش على مخاصمة بنى هاشم جميعاً، ورغبة عن الحرب وما تجره من ويلات اتجهوا فى مقاومتهم لبنى هاشم اتجاهاً سلبياً ولكنه عنيف، فاجتمعت قريش وكتبت صحيفة قررت فيها مقاطعة بنى هاشم

- ١- فلا يتزوجون منهم ولا يزوجونهم.
- ٢- ولا يبيعون لهم ولا يشترون منهم،
- ٣- ولا يكلمونهم، ولا يزورون مرضاهم ولا يشيعون موتاهم،
  - ٤- وأكرهوهم أن يلزموا الشعب وهو طريق بين جبلين..

وقد كانت هذه المقاطعة قاسية جداً على بنى هاشم، مسهم بسببها الضر بل الجوع والحرمان، وقد استمرت حوالى ثلاث سنوات، ولم تنقض إلى بعد أن أشفق بعض القرشيين على بنى هاشم بسبب ما نالهم من أذى وعذاب فمزقوا هذه الوثيقة وعادوا إلى الاتصال بهم.

ومما يذكر عن نهاية الصحيفة أن الله بعث عليها الأرضة ،أتت على كل شئ، ولم تدع إلا اسم الله جل وعلا، وقد أوحى الله لمحمد بذلك، فنقل ذلك

ح. محمد عممد ټاريخ إسلامي

إلى عمه أبى طالب، فتحدى أبو طالب جماعة المشركين، وأحضروا الصحيفة فظهر صدق محمد، ومع هذا اعتبروا ذلك سحراً وزاد بغيهم وعدوانهم.

ولكن كان بين المشركين نفر عارضوا المقاطعة ومشوا فى نقض الصحيفة، ومن هؤلاء هشام بن عمرو بن الحارث وهو كاتب الصحيفة، وأبو البخترى العاص بن هشام والمطعم بن عدى، وزهير بن أبى أمية وأمه عاتكة بنت عبد المطلب عمة رسول الله، وزمعة بن الأسود.

#### وفاة أبي طالب وخديجة:

وفى السنة العاشرة للدعوة فقد الرسول و أعظم أثنين ساعداه وكانا له قوة وملاذاً في نضاله لنشر الإسلام، هما أبوطالب وحديجة

# بيعة العقبة الأولي:

وكان النبي يستغل أية فرصة للقاء وفود العرب إلى مكة، وفي هذه المرة التقى برهط من قبيلة الخزرج وذلك عند العقبة وكان عددهم ستة رجال فدعاهم إلى الإسلام وأسمعهم بعض آيات القرآن الكريم فأجابوه وصدقوه وقبلو ما عرض عليهم، وقالوا للنبي سنقدم على قومنا بيثرب ونعرض عليهم هذا الدين فإن أيدوك فلا يكون أعز منك ورجعوا إلى يثرب وذكروا لأهلهم وذويهم وقومهم ما ذكره رسول الله على هم، حتى انتشرت دعوته في كافة بيوت يثرب واشتاقوا لمقابلته وكانت هذه المقابلة في العام الحادى العشر من البعثة النبوية.

وفى نفس العام قدم وفد من قبيلة الأوس يطلب محالفة قريش ضد قبيلة الخزرج، فأتاهم الرسول و ودعاهم إلى الإسلام فقال أحدهم وهو إياس بن معاذ: هذا والله خير مما جئنا له، ثم عاد وفد الأوس إلى يثرب دون أن يعقدوا حلفاً مع قريش، وكان الأوس والخزرج يسمعون من يهود المدينة أن نبياً سوف

د.محمت محمد تاریخ إسلامی

يبعث ويتوعدونهم به إذا حاربوهم، ولذلك لما رأى الأوس النبي الله ولاحظوا أمارات الصدق عليه وقال بعضهم لبعض والله هذا الذى توعدكم به اليهود فلا يسبقنكم إليه وانصرفوا إلى بلدهم.

فلما كان العام المقبل وفد إلى مكة اثنا عشر، منهم تسعة من الخزرج وثلاثة من الأوس، فبايعوا الرسول عند العقبة ، وتعرف تلك البيعة ببيعة العقبة الأولى "بيعة النساء"، واجتمعوا وعاهدهم النبي على ألا يشركوا لعبادة الله شيئاً ولا يسرقوا ولايزنوا ولا يقتلون الأولاد ولا يأتون ببهتان ولا يعصون النبي وبعث معهم الرسول مصعب بن عمير بن هاشم بن مناف بن عبد الدار وأسعد بن زرارة ليقرئهم القرآن ويدعوهم إلى عبادة الله، وأصبح الإسلام بين الرجال والنساء وفي كل دار بيثرب.

#### بيعة العقبة الثانية:

وفى العام التالى الموافق الثالث عشر من البعثة حرج من يثرب ثلاثة وسبعون رجلاً وامرأتان من الأوس والخزرج، من المسلمين الذين أسلموا حديثاً قاصدين مكة، فقدم إليهم النبي ومعه عمه العباس وكان على دين قومه، ولكنه صحب ابن أخيه ليتوثق له، وكان معه أبو بكر الصديق وعلى بن أبي طالب وتحدث العباس إلى الأنصار وذكر لهم أن محمداً في عز من قومه ومنعة في بلده ولكنه فضل الإنحياز إلى أهل يثرب، وطلب منهم أن يتاعهدوا على حمايته ورد عليهم أحد رجال الخزرج وهو البراء بن معرور أنهم صادقون في عزمهم وقام النبي وغيهم في الإسلام وتلا بعض آيات القرآن الكريم فقبلوا دعوته وبايعوه وتعاهدو له بالدفاع عنه ورحبوا بهجرته إلى مدينتهم.

د.مدحت محمد تاریخ إسلامی

فتبسم الرسول وقال: "بل الدم الدم الهدم الهدم" أنتم منى وأنا منكم وسالم من سالمتم وأحارب من حاربتم.

# هجرة الرسول ﷺ من مكة على يثرب:

لما علمت قريش بنبأ تحالف الرسول مع عرب يثرب في بيعة العقبة الثانية، اضطربت إضطراباً شديداً، واشتد أذاها على المسلمين، فأذن الرسول لأتباعه بمكة في الهجرة إلى المدينة، وقال "إن الله عز وجل قد جعل لكم إخواناً وداراً تأمنون بها" ، فتحهزوا إليها في ستر وخفاء وصاروا يتعاونون بالمال، وكان كل مهاجر من قريش وحلفائهم يستودع دوره وماله رجلاً من قومه بوخرج المسلمون جماعة بعد جماعة، حتى لم يبق بالمدينة إلا رسول الله وأبو بكر الصديق وعلى بن ابي طالب رضى الله عنهما ومن اعتقله المشركون كرهاً.

ولما بلغ قريش تأهب الرسول المحرة إلى يثرب اجتمع رجالها بدار الندوة يتشاورون فيما يصنعون في أمره فاتفق رأيهم على قتله، فاعلنه الله بذلك وخرج من داره ليلاً بعد أن أمر على بن أبي طالب النه أن ينام على فراشه وقابل أبا بكر الصديق وأخبره أن الله قد أذن له في الخروج من مكه، فطلب منه أن يصحبه في هجرته، فأجابه إلى ما طلبه ومضى به إلى غار بجبل ثور.

كانت قريش تترقب حركات الرسول الله وانتدبت من تتبع أثره حتى وصل بعضهم إلى الغار، فأوجس أبو بكر خيفة وأخذ الرسول الله يهدأ من روعه.

فلما مضت ثلاث ليالى على الرسول وأبى بكر وهما بالغار وكانت أسماء بنت أبى بكر تأتى إليهما كل مساء بالطعام والشراب وعبد الله بن أبى بكر يأتى إليهما كل مساء بالأخبار وماتريد قريش أن تفعل.

وفى اليوم الرابع ارتحل النبي وأبو بكر بعد أن أستأجر دليلاً يسمى عبد الله بن أريقط(١) وصاحبهما أيضاً عامر بن فهيرة(١) مولى أبي بكر الصديق إلى يشرب وصاروا في طريق يشرب حتى بلغ قباء — على بعد ميلين من المدينة — فنزل الرسول على على بني عمرو بن عوف وأقام عندهم أربعة أيام وأسس بقباء مسجداً، ثم خرج يوم الجمعة راكباً ناقته فلما أتى بني سالم صلى الجمعة بمن المسلمين وهم إذ ذاك مائة وهي أول جمعة أقامها الرسول في الإسلام.

ركب الرسول على راحلته بعد صلاة الجمعة متوجهاً إلى يثرب وكان كلما مر على دار من دور الأنصار يدعونه إلى المقام عندهم قائلين: يارسول الله هلم إلى القوة والمنعة، فيقول خلو سبيلها (يعنى ناقته) فإنما مأمورة، ولم تزل ناقته سائرة به حتى أتت دار بنى مالك بن النجار وبركت فى مربد لغلامين يتيمين من بنى النجار، ثم نزل الرسول عنها وحمل أبو أيوب خالد بن زيد الأنصارى رحله وأضافه فى داره، وأشترى الرسول المربد بعشرة دنانير وأمر أن يبنى فى مكانه مسجد للمسلمين، ويبنى إلى جانبه مساكنه التى انتقل إليها بعد

<sup>(</sup>۱) عبدالله بن اريقط: عبد الله بن أريقط الليثي الديلي هو دليل النبي محمد وأبي بكر الصديق ومرافقهما في طريق هجرتهما من مكة إلي مدينة استأجره ابو بكر ليكون دليلها في الرحلة كان ماهرا خريتا فطن علي دراية واسعة بأمور الصحراء. الديار بكري: تاريخ الخميس، ج١، ص٥٩٥.

<sup>(</sup>٢) عامر بن فهيرة: ولد عامر بن فهيرة التيمي سنة ٣٦ قبل الهجرة، وكنيته أبوعمرو من قبائل الأزد، كان مملوكا للطُفيل بن عبد الله الأزدي. أسلم وهو مملوك، فاشتراه سيدنا أبو بكر من الطُفيل وأعتقه، وكان رفيق رسول الله وأبي بكر في هجرتهما إلي المدينة. وهو من كتبة الوحى، وشهد بدرا وأُحد، قُتل في يوم بئر مَعُونَة شهيدا على يد جبار بن سلمى الكلابي، وهو ابن أربعين سنة. الواقدى: المغازى، ج١، ص ٣٤٩ – ٢٥٣؛ الجوهرة في نسب النبي وأصحابه العشرة، تعليق: محمد التونجي، دار الرفاعي للنشر والطباعة والتوزيع، الرياض١٩٨٣م، ج٢، ص ١٢٣.

أن استغرق بنائها سبعة أشهر قضاها فى ضيافة أبى أيوب الأنصارى، ومنذ هاجر النبي إلى يثرب أطلق عليها اسم المدينة وهو العام الذى هاجر فيه هو أول التاريخ الهجرى.



خريطة توضح هجرة النبي الله المدينة (١)

79

<sup>(</sup>١) شوقى أبو ضيف: أطلس التاريخ الإسلامي ،ط١١، دار الفكر دمشق ٢٠٠٥، ص٢٩.

# ١- تنظيم الحياة العامة في مجتمع المدينة:

كان أول ما فعله النبي في المدينة هو بناء مسجد اتخذ منه مكاناً للعبادة وإدارة دفة الأمور. فكان هذا المسجد بمثابة دار للحكومة الإسلامية(١).

وكانت الخطوة الحاسمة في تكوين الأمة الإسلامية هو ما بدأ به الرسول من المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار، فصار لكل مهاجر أخ من الأنصار، يشركه في بعض ماله وداره، بل ويرث كل منهما الآخر، وذلك بقصد بث الطمائنينة في قلوب المهاجرين، وإبعاد الإحساس بالغربة عن نفوسهم، وبذلك بدل النبي في نظام «الأحلاف» الذي كان سائدا في الجاهلية إلى نظام المؤاخاة (٢). وأظهر أهالي يشرب من المسلمين إخلاصًا عجيبا للنبي في وتطبيق أوامره وطبقوا سلوك الأحوة مع المهاجرين بحب وسعادة عجيبة ، وهو الأمر الذي امتدحه القرآن الكريم في قول الله تعالى: {وَاللَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالإِيمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يَحِبُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيهِمْ وَلا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمّا أُوتُوا وَيُؤثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ يَهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمْ وَيَوْ فَرُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمّا أُوتُوا وَيُؤثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ يَهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمْ وَيَوْ اللهُ اللهِ وَمَنْ يوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمْ الله الله وَيَانَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ يَهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يوقَ شُحَ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمْ الله وَيَانَ مَنْ هَاجَرَ إِلَهُمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يوقَ شُحَ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمْ الله وَيَانَ مَا الله عَلَى الله وَيَانَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ يَهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يوقَ شُحَ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمْ الله وَيَ اللهُ عَلَى الله وَلَا اللهُ اللهِ الله وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَا اللهُ الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَوْكَانَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْكَانَ عَلَى الله وَلَوْلَوْلُولُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا الله وَلَوْلُولُولُولُولُ الله وَلَا لَهُ وَلَوْلُولُولُولُ الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا لَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا لَا الله وَلَا الله وَلَا لهَا الله وَلَا الله وَلَا لَا الله وَلَا الله وَلَ

<sup>(</sup>۱) ابن هشام: السيرة النبوية، ج۱، ص ٤٩٦؛ ابن خلدون: العبر،ط٢، تحقيق خليل شحادة، دار الفكر، بيروت،١٩٨٨ م، ج٢، ٤٢١؛ محمد سهيل طقوش: تاريخ الخلفاء الراشدين، دار النفائس، بيروت،٢٠٠م، ص٣٢٠، ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) ابن عبد البر: الدرر، ص٨٨ - ٩٠؛ ابن سيد الناس: عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والسير، تعليق: إبراهيم محمد رمضان، دار القلم - بيروت ١٩٩٣، ج١، ص ٢٣١، ٢٣٢؛ أحمد عجاج كرمي: الإدارة في عصر الرسول ، دار السلام، القاهرة ٢٤٢٤هـ، ص ٧٨،٧٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر : الآية : ٩ .

كما وضع النبي أسس التكافل الاجتماعي بين أفراد المجتمع الإسلامي في المدينة وخاصة عندما فرضت الزكاة، فتيسرت سبل العيش على الفقراء من المسلمين.

وكان هذا الأمر يقتضى تنظيماً معيناً يحدد الحقوق والواجبات لكل عشيرة أو طائفة أو جماعة من سكان المدينة، فكتب الرسول كتابا بين فيه ذلك. وقد ورد نص هذا الكتاب أو الصحيفة عند ابن اسحاق، وعنه نقله ابن هشام.

والصحيفة تحدد العلاقات والحقوق والواجبات بين كل سكان المدينة، المقيمين فيها من قبل والمهاجرين الوافدين إليها، واعتبرتهم جميعا سواء، وتحديد علاقتهم مع أعدائهم، وكانت خطوة هامة في إعلان ميلاد دولة الإسلام بقيادة النبي به باعتراف جميع أطرافها بنص صريح هو: «وإنه ماكان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجار يخاف فساده فإن مرده إلي الله عزّ وجلّ، وإلي محمد رسول الله الله الله على عبقرية الرسول في وبنودها تدل على حنكته السياسية ومقدرته الفائقة على سوس الناس بل الدنيا بأسرها (۱).

# و الصحيفة تتضمنت النواحي الآتية:

أولاً: إرساء مبدأ الوحدة الإسلامية:

فالمسلمون أمة واحدة فهم أمة واحدة من دون الناس.

ثانياً: تنظيم العلاقة بين المسلمين في المدينة:

<sup>(</sup>۱) لمزيد من التفاصيل عن وثيقة المدينة أنظر : ابن هشام : السيرة النبوية، ج٢، ص١٠٦ - ١٠٨ ؛ السهيلي : الروض الأنف، ج٤، ص ٢٤٠ - ٢٤٣ .

<sup>(</sup>٢)أبو زهرة : خاتم النبيين ﷺ، دار الفكر العربي ، القاهرة ١٤٢٥ هـ ، ج٢ ، ص٤٩٩.

ح.محمه محمد تاریخ إسلامی

- ١-فلا يتحالف بعضهم ضد البعض الآخر.
- ٢-التضامن والتعاون بين أفراد الجماعة الإسلامية لأن المؤمنين بعضهم موالى بعض دون الناس.
- ٣-تنظيم مسائل السلم والصلح مع الأعداء فلا يحل لبعض المسلمين أن يسالموا أعداءهم دون البعض الآخر.
- ٤-التعاون ضد من يعتدى على المدينة فسكانها "بينهم النصر على من دهم يثرب".
- ٥-يتكافل المسلمون جميعا ضد من ظلم أو اعتدى أو أفسد ولو كان ابن أحدهم .
- ٦ عدم نصرة وعدم إيواء من يرتكب جريمة، فلا جوار لظالم أو معتدى أو مجرم
- ٧-من ارتكب جريمة قتل، فعليه القصاص إلا إذا رضى ولى القتيل بالدية، والمسلمون جميعا على القاتل حتى يقتص منه لأنه.
- ٨-ولضمان تحقيق ذلك أسندت الصحيفة السلطة القضائية للنبي، لأنه "ما كان من بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجار يخاف فساده، فإن مرده إلى الله عز وجل وإلى محمد رسول الله.

# ثالثاً: تحديد العلاقة مع قريش:

- ١-منع مشركي المدينة من إجارة مشركي مكة.
- ٢-منع المسلمين في المدينة من إجارة قريش أو حلفائها.
- ٣-لقريش وحلفائها حق الصلح إذا طلبوه إلا من حارب منهم دين الإسلام. "فإذا دعوا إلى صلح يصالحونه، فإنه لهم على المؤمنين إلا من حارب في الدين..."

#### رابعا: تنظيم العلاقة مع اليهود في المدينة:

١-إقرار الحرية الدينية ليهود المدينة "فلليهود دينهم وللمسلمين دينهم مواليهم وأنفسهم، إلا من ظلم وأثم فإنه لا يهلك إلا نفسه وأهل بيته".

٢-يتمتع اليهود بالمساواة التامة مع المسلمين في الحقوق والواجبات "وانه من تبعنا عن يهود" فإن له النصر والأسوة غير مظلومين ولا متناصرين عليهم".

٣-يقوم اليهود بتمويل أنفسهم عند قتال من يعتدى على المدينة بل ويتكافل ويتضامن الطرفان (اليهود والمسلمون) في الأنفاق حتى النصر ضد من يحارب أهل المدينة حسب نص الصحيفة "وأن اليهود ينفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين.

٤ - التعايش السلمي بين الطرفين.

وبذلك كانت الصحيفة خطوة هامة في إعلان ميلاد دولة الإسلام بقيادة النبي ها باعتراف جميع أطرافها بنص صريح هو: «وإنه ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجار يخاف فساده فإن مرده إلي الله عزّ وجلّ، وإلي محمد رسول الله الله الله الله الصحيفة من أكبر الانتصارات السياسية التي أحرزها الحكومة الإسلامية بقيادة الرسول الله كبيرة على فطنة وعبقرية الرسول الله كبيرة على فطنة

٧٣

<sup>(</sup>۱) لمزيد من التفاصيل عن وثيقة المدينة أنظر : ابن هشام : السيرة النبوية، ج٢، ص١٠٦ - ١٠٨ ؛ السهيلي : الروض الأنف، ج٤، ص ٢٤٠ - ٢٤٣ ؛ محمد حميد الله : الوثائق السياسية للعهد النبوى والخلافة الراشدة ،ط٧، دار النفائس لبنان ٢٠٠١م، ص ٥٧ - ٦٢ .

<sup>(</sup>٢)أبو زهرة: خاتم النبيين على، دار الفكر العربي، القاهرة ١٤٢٥ هـ، ج٢، ص٩٩٥.

#### الفصل الثالث

## الصراع بين مكة والمدينة

- غزوة بدر سنة ٢هـ.
- غزوة أحد سنة ٣هـ.
- غزوة الأحزاب (الخندق) ٥ه.
  - صلح الحديبية سنة ٦ه.
    - غزوة مؤته ٨ه.
    - فتح مكة ٨ه.
  - حجة الوداع سنة ١٠ه.

## الصراع بين مكة والمدينة:

لقد فرض الجهاد على المسلمين في السنة الثانية من الهجرة ، وذلك لعدة أسباب منها دفع الاعتداءات عن المسلمين من قبل الكفار ، وحماية للدين، وخصوصا أن مكة وأهلها قد بذلوا العديد من المحاولات لعدم وصول النبي المدينة واتخذوا مواقف عدائية ضد النبي والمسلمين ، وقاموا بتحريض قادة المدينة عليهم لإخراجهم منها ، ولذلك خرجت السرايا والغزوات العسكرية الدفاعية أو الهجومية (۱) بقيادة النبي السلمية والصحابة ( فبلغ عدد السرايا العسكرية الدفاعية أو الهجومية (۱) بقيادة النبي السلمية والصحابة ( فبلغ عدد السرايا

<sup>(</sup>۱) فقد احتوت الغزوات على شتى صور وأشكال العمليات الحربية كما يلي: عمليات الإغارة ودوريات القتال والردع والتأثير المعنوي مثل: غزوة ودان – بواط – العشيرة – بدر الأولى – بني سليم – ذي أمر – بحران – ذات الرقاع – بدر الآخرة – دومة الجندل – بني المصطلق بني لحيان – الحديبية – عمرة القضاء، الغزوات الدفاعية مثل: غزوة بدر الكبري – أحد – الخندق. الغزوات الهجومية مثل: غزوة فتح مكة – غزوة حنين – تبوك، ، غزوات المطاردة مثل: غزوة السويق – حمراء الأسد – ذي قرد، ،غزوات الحصار والقتال في القري الحصينة مثل: غزوة بني قينقاع – بني النضير – بني قريظة – خيبر – الطائف. محمد جمال الدين محفوظ: تحليل نوعي وكمي لغزوات النبي صلي الله عليه وسلم، متاح علي الإنترنت: https://www.alukah.net/sharia/0/31155/#ixzz6PwUMEGWE

ثلاث وسبعین سریه (۱) ، وبلغ عدد الغزوات ( سبع وعشرون، وقیل ثمان وعشرون غزوة ) (7)

#### غزوة بدر: (۱۷ رمضان ۲ه/۱۶ مارس ۲۲۴م):

سبق تلك الغزوة بشهرين سرية أرسلها الرسول وله في شهر رجب من السنة الثانية للهجرة، تضم ثمانية من المهاجرين، وعلى رأسها عبد الله بن جحش وأمره أن يتبع تعليماته في كتاب أمره ألا يفضه إلا بعد مسيرة يومين وكانت هذه التعليمات تقضى أن تنزل تلك السرية في مكان يسمى نخلة بين مكة والطائف، وأن ترصد أخبار قريش.

تلى ذلك فى شهر رمضان أن ندب الرسول والله نفراً من المسلمين للوقوف على أخبار قافلة لقريش يقودها أبو سفيان بن حرب بن أمية، وكانت قادمة من الشام إلى مكة، وكان هذا هو السبب المباشر لغزوة بدر الكبرى.

ذلك أن أبا سفيان أرسل إلى قريش يخبرها بتعرض المسلمين لتجارتها وفي نفس الوقت اتخذ أبو سفيان لقافلته طريقاً آخر على ساحل البحر حتى نجا بها، وأرسل إلى قريش يخبرها بذلك ويطلب منها العودة إلى مكة وكانت قريش قد تملكها الغضب من المسلمين واشتد بها الخوف على تجارتها وخافت أن

<sup>(</sup>۱) لمزيد من التفاصيل عن سرايا النبي أنظر :الواقدي : المغازي، ج١، ص٩- ١٠٧٩ الطبري : تاريخ الرسل والملوك ، ج٢، ص ١١-٥٥؛ نزار محمود قاسم : الأطلس الجغرافي الإلكتروني لسررايا النبي متاحاعلي الإنترني : http://www.islamsyria.com/portal/uploads/CMS/maktabah/hgh;gshg[yvht d.pdf.

<sup>(</sup>٢) لمزيد من التفاصيل عن غزوات الرسول أنظر: ابن اسحاق: السيرة، ص٣٠٣- ٣٢٥؛ ابن حبان: السيرة النبوية ج١، ص٢١- ٣٦٦؛ الخركوشي: شرف المصطفي، ج٣، ص٢١- ٧٨؛ ابن حزم: جوامع السيرة النبوية، ص٧٧ -٠٠٠.

د.محمد محمد ټاریخ إسلامي

تلاقى مصير القافلة السابقة، لذلك أرادت أن تظهر لمحمد مدى قوتها، فزحفت في حيش يبلغ عدده ما بين التسعمائة والألف، بينما كان الرسول ومن معه من المهاجرين والأنصار في عدد قليل لا يزيد عن ثلاثمائة وخمس رجال.

عقد الرسول الحرب الخد الرأى والمشورة، لأنه أراد أن يستوثق من الأنصار وكان قد عاهدهم على الدفاع عنه داخل بلدهم يثرب وفي هذا المجلس أيد الأنصار خطته في حرب قريش والتصدى لعدوانها وقالوا له فيما قالوا: "لو خضت بنا هذا البحر لخضناه معك ما تخلف منا رجل واحد". عندئذ تقدم الرسول وجيشه ونزل عند ماء من بدر، فأشار عليه أحد الصحابة "الحباب بن المنذر" فنفذ الرسول مشورته، وأمطرت السماء في تلك الليلة مطراً غزيراً ناحية معسكر قريش، فأعاقت خيلهم عن سرعة الحركة، ورذاذا خفيفاً ناحية معسكر المسلمين، فساعدت إبلهم على سرعة التحرك، وأصاب ناحية معسكر المسلمين، فساعدت إبلهم على سرعة التحرك، وأصاب قيش للسلمين النعاس ليلة المعركة فأصبحوا في أتم نشاط وعافية، بينما باتت قريش قلم قلقة ساهرة: وكان النظام يسود جيش المسلمين الذي كانت قيادته العليا لشخص واحد هو النبي في، بينما لم تتوافر هذه الميزة الهامة لجيش قريش، فلم تكن له قيادة عليا موحدة بعد أن ظهر الخلاف بين زعماء قريش في مكة بعد أن نجحت قافلتها وأموالها.

ونتج عن هذا الخلاف في الرأى الذى ساد زعماء قريش أن عادت بعض القبائل إلى مكة دون أن تشترك في قتال المسلمين. هذا في الوقت الذى كان المسلمون يشتعلون حماساً وفدائية وشوقاً إلى لقاء العدو حتى إنهم قالوا للنبي الله لو استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك ما تخلف منا

رجل واحد، وما نكره أن تلقى بنا عدونا غدا، إنا لصبر في الحرب، صدق في اللقاء، لعل الله يريك منا ما تقر به عينك".

وقد صدق المسلمون في ذلك كل الصدق، فكانوا يندفعون إلى القتال طلباً للشهادة والجنة (١).

السماء وفداء وإيثار وفدائية وحب وإخلاص تام لله ورسوله، دعمه مدد السماء من تأييد الله لهم بالملائكة، يبين ذلك قوله تعالى(( إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَيِّ مُحِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ الْمَلائِكَةِ مُرْدِفِينَ))(٢)

واشتبك الفريقان في معركة طاحنة انتصر فيها المسلمون رغم قلة عددهم وأسروا سبعين من رجالات قريش وقتلوا سبعين آخرين، من بينهم بعض رءوس الكفر مثل أبوجهل وأمية بن خلف وعتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة، والوليد بن عتبة أخو هند زوجة أبي سفيان، أما أبو لهب فقد مات غما وكمدا بعد أن سمع بنتيجة المعركة وغنم المسلمون كثيراً من الإبل والخيل والسلاح، ولم يستشهد منهم سوى أربعة عشر فقط.

أسباب انتصار المسلمين على قريش:

القيادة الموحدة في المعركة.

٧٨

<sup>(</sup>۱) ابن سعد الطبقات الكبرى ، ج٢ ،ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال آية ١٣.

د.محمت محمد تاریخ إسلامی

Y- التعبئة الجيدة التي طبقها الرسول في ولا تختلف كثيراً عن التعبئة الحديثة في حروب الصحراء إذ كان لهم مقدمة ومؤخرة واستفاد من دوريات الاستطلاع، واستخدام أسلوب الصفوف في القتال.

- ٣- العقيدة الراسخة لدى المسلمين حيث كان هدفهم إما النصر أو الشهادة.
  - ٤- أن الله أمد المسلمين بالملائكة تقاتل معهم.
- المعنویات العالیة لدی المسلمین حیث شجع الرسول القتال ورفع من معنویا قم.

#### نتائج غزوة بدر:

- ١- تهديد طرق تجارة قريش والتي كانت عصب حياتهم.
  - ٢- أضعفت هيبة مكة ونفوذها على العرب.
- ٣- زادت في قوة الإسلام وعززت الدولة الإسلامية في المدينة.
  - ٤- دخول كثير من أهل المدينة في الإسلام.
  - ٥- إزدياد التضامن بين المهاجرين والأنصار.
  - 7- تشريع خمس الغنائم مما دعم بيت المال في الإسلام.
- ٧- مقتل سبعين من المشركين من بينهم أبو جهل وأمية بن خلف.
  - ٨- أسر سبعين من المشركين.
  - 9- استشهاد أربعة عشر من المسلمين.

يستفاد من غزوة بدر أن النصر ليس بالكثرة وأن الصبر والثبات يؤدى إلى النصر كما يستفاد أن الشورى واجبة في التخطيط في الحروب.



خريطة توضح غزوة بدر الكبرى (١)

<sup>(</sup>١) شوقى أبو ضيف: أطلس التاريخ الإسلامي ، ص٣٢ .

د.مدحت محمد تاریخ إسلامی

### ٢-غزوة أُحد: (شوال ٣هـ/مارس ٢٥٦م).

استعدت قريش طوال عام كامل لتلك الموقعة، وعبأت قواتما واستعانت بحلفائها من ثقيف وتمامة وكنانة وبالأحابيش، ولما أتمت استعدادها خرجت فى ثلاثة آلاف مقاتل بين فارس وراجل بقيادة أبي سفيان بن حرب بن أمية، وزحفت نحو المدينة وعسكرت فى وادى يطل عليه جبل أحد شمالى المدينة، وزحف المسلمون إليهم فى نحو ألف مقاتل من الأنصار والمهاجرين، وانتصر المسلمون فى بداية المعركة لكن الرماة خالفوا أوامر الرسول بالبقاء فى أماكنهم بالجبل ليحموا ظهور المسلمين ونزلوا ميدان المعركة لجمع الغنائم والأسلاب، ظنا منهم أن المعركة قد انتهت، فكر المشركون على المسلمين وطوقوهم. وكان خالد بن الوليد قد استطاع أن يتسلل خلف المسلمين بفرسانه، فزلزل المسلمون ووقعوا بين قتيل وجريح ومهزوم، وجرح النبي نفسه وكاد يقتل، وهكذا انتهت هذه المعركة بمزيمة المسلمين، وترجع هذه الهزيمة إلى عوامل عدة:

- 1- الاختلاف الذي وقع بين صفوف المسلمين منذ اللحظة التي علموا فيها بزحف قريش وحلفائها نحوهم. فالرسول ومعه كبار الصحابة كان ير إزاء كثرة عدد جيش قريش ألا يغامر بلقائها في أرض مكشوفة، وفضل أن يتحصن في المدينة ذات الأزقة الضيقة والحصانة الطبيعية.
- ٢- مخالفة رماة المسلمين لأوامر النبي في قد جعل الجبل خلف خلف ظهور المسلمين ليحميهم، ووضع فوق هذا الجبل خمسين من الرماة ليمنعوا العدو من تطويق جيش المسلمين، وأمر هؤلاء الرماة

ألا يتركوا مواقعهم سواء انتصر المسلمون أم انهزموا، وعين عليهم عبد الله ابن جبير قائداً لهم وأوصاه بذلك. لكنهم خالفوا تلك الأوامر كما سبقت الإشارة وأتاحوا الفرصة لخالد بن الوليد أن يأتى المسلمين من خلف ظهورهم " ومنكم من يريد الآخرة أمُّ صرفكم عنهم ليبتليّكُم ولقد عنا عنكم والله ذو فضل على المؤمنين" آل عمران آية ١٥٢.

٤-وجود بعض المقاتلين في جيش المسلمين ممن لم يكونوا قد فهموا الإسلام فهما حقيقياً، فقد صرحوا بأنهم إنما يقاتلون دفاعا عن أحسابهم وشرف قومهم (١).

لهذه الأسباب فازت قريش فى أحد وانسحب الرسول من ميدان المعركة، وعسكر عند مكان يسمى حمراء الأسد على بعد ثمانية أميال من المدينة لمنع قريش إذا ما فكرت فى العودة كى تأخذ المسلمين على غرة وارسل على بن أبى طالب يتحسس أخبارهم ويرى إن كانوا عائدين إلى مكة أم راجعين إلى المسلمين من جديد.

وكانت مرابطة المسلمين عند حمراء الأسد التي أشرنا إليها في اليوم التالي الانتهاء معركة أحد هي البداية، وكانت بداية ناجحة أدت الغرض منها، إذا انسحب أبو سفيان وجيشه وعادوا إلى مكة دون أن يعاودوا الكرة على المسلمين الذين كانوا مثخنين بالجراج.

#### نتائج غزوة أحد:

1- انتصار المسلمين في بداية المعركة ثم انتصار المشركين بعد أن ترك الرماة موقعهم على الجبل.

(')

د.محجم محمد تاریخ إسلامی

Y- استشهاد سبعین من المسلمین من بینهم حمزة بن عبد المطلب ومصعب بن عمیر وعبد الله بن جحش.

- ٣- مقتل اثنين وعشرون رجلاً من المشركين.
- خهور المنافقين قبل المعركة وبعدها بزعامة عبد الله بن أبي بن سلول
   مما أتاح للمسلمين القيام بالتطهير في صفوفهم.
- طمعت قریش وغیرها من القبائل فی جماعة المسلمین وشجعت المشرکین علی حربهم فیما بعد.

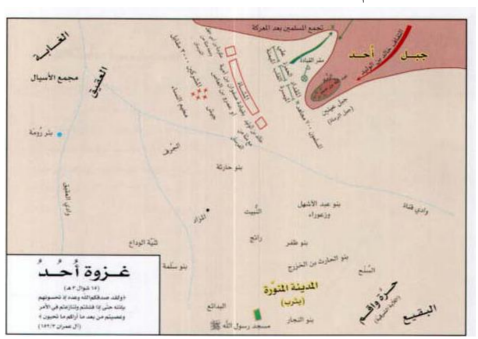
#### الدروس المستفادة من غزوة أحد:

- 1- تقدير أهمية وقيمة الطاعة والجندية حيث أن مخالفة أمر القائد تؤدى إلى الفشل.
- ۲- إن المؤمن مهما عظمت صلته بربه فلا يجوز أن يغتر به أو يحسب
   أن الدنبا دانت له.
- "- إن هزيمة المسلمين في أحد كانت درساً قيماً للمسلمين خلال صراعهم مع المشركين حيث شاءت الأقدار أن يكبو المسلمون هذه القبوة بعد الانتصارات على المشركين في بدر لأن الانتصار الدائم يعرض الجماعة المسلمة لنوع من الاتكالية السالبة.
  - ٤- أن النصر ليس بالكثرة وإنما بالطاعة والتلاحم.
    - ٥- تحريم المثلة أي التمثيل بالقتلي.
  - إدارك قيمة الزوج عند المرأة كما شاهدنا موقف حمنة بنت جحش.
- ٧- وجوب قتل الأسير إذا عاد إلى قتال المسلمين بعد العفو عنه في المرة
   الأولى .

د. محدده محمد ټاريخ إسلامي

- مرورة إخفاء الحقيقة لتخفيف شدة العدو والمحافظة على معنويات المقاتلين كما حدث عندما أمر الرسول بعدم الإعلان عن حياة الرسول.

- 9- كانت غزوة أحد درساً قاسياً علم المسلمين كيف يحافظون على مواقعهم وعدم تركها لجمع الغنائم.
- 1 كشفت غزوة أحد عن المنافقين الذين ظهر السرور والفرح على وجوهم مما أصاب المسلمين.



خريطة توضح غزوة بدر أحد (١)

٨٤

<sup>(</sup>١) شوقى أبو ضيف: أطلس التاريخ الإسلامي ، ص٣٣ .

#### ٣-غزوة الأحزاب أو الخندق: (شوال ٥ه/مارس ٢٢٧م)

ذلك أن يهود بنى النضير عادوا إلى غدرهم وخيانتهم بعد أن كان النبي قد أجلاهم عن المدينة لمحاولتهم قتله غيلة، فاتصل وفد لهم بقريش فى مكة فى محاولة للانتقام والإجهاز على محمد وأصحابه، وأخذوا يحرضون القرشيين على استئناف القتال ضد المسلمين من جديد، ووعدوهم بتقديم المساعدات المادية، وكانت قريش فى غنى عن التحريض إذ إنها كانت تعد لجولة أخرى مع النبي حتى تقضى عليه وعلى قوته نهائياً فموقعة أحد لم تحقق لها هذا الهدف، ولذلك سرها ما دعا إليه بنو النضير كل السرور، واتفقوا على ذلك وضربوا له موعدا.

وبعد أن تأكد بنو النضير من استجابة قريش لهم اتصلوا بقبيلة غطفان بنجد وأخبروهم بموافقة قريش على حرب المسلمين وأغروهم بإعطائهم تمر خيبر لمدة سنة وتواعد الجميع على اللقاء عند المدينة، فخرجت قريش مع أحابيشها ومع حلفائها من بني كنانة وثقيف وبني سليم وأهل تمامة وعلى رأسهم أبو سفيان. وخرجت غطفان مع زعمائها عينية بن حصن في بني فزارة والحارث بن عوف في بني مرة، وسميت هذه الجماعات التي بلغ تعدادها حوالي عشرة آلاف بالأحزاب، نظر لتكونها من قبائل يهودية وعربية متعددة، سواء من الحجاز أو من نجد، ونزلوا بشمال المدينة في شوال عام ٥ه / مارس ٢٢٧.

كانت قريش تقدف من وراء هذه الحملة إلى القضاء تماماً على أمر المسلمين وكانت بقية القبائل العربية تريد غنائم الحرب وأسلابها، أما بنو النضير وبنو قينقاع من اليهود فكانوا يريدون إرجاع نفوذهم إلى المدينة كما كان الحال من قبل. وقد قامت هذه الأحزاب بمحاصرة المدينة مدة شهر وقع فيها بعض

المبارزات الفردية، وانتهى الأمر برحيل الأحزاب بعد فشلها في اقتحام المدينة عنوة. ويرجع ذلك إلى عدة أمور:

١-خط المسلمين في الدفاع عن المدينة كانت تختلف تماما عن خطتهم في معركة أحد. ففي أحد كانوا مهاجمين لمن هاجمهم خارج المدينة بينما في غزوة الأحزاب التزموا بالدفاع ولزموا المدينة وتحصنوا فيها، ووقف مقاتلوهم وراء الخندق يمنعون الأحزاب من اقتحامه عليهم. وكان حفر الخندق في حد ذاته من عوامل فشل الأحزاب. وكان هذا عملا جديدا على العرب أشار به سلمان الفارسي، ونفذه الرسول، وقسم الحفر بين القبائل وشاركهم فيه، وتم حفره في شمال المدينة "لأن الجهات الأحرى كانت محصنة بالجبال والنخيل والبيوت.

٢-حاول الرسول تفريق كلمة الأحزاب، فأرسل من يفاوض غطفان ويطلب منهم الانسحاب على أن يعطيهم ثلث ثمار نخيل المدينة (١).

٣- تمكن النبي أيضاً من القضاء على التحالف الذي تم بين يهود المدينة من بني قريظة وبين قريش وبقية الأحزاب

لكن دبلوماسية الرسول ومهارته السياسية تغلبت على هذا الموقف العصيب، وكان نعيم بن مسعود الغطفاني قد انسل من بين صفوف الأحزاب وأسلم خفية، ولجأ إلى النبي وعرض عليه تقديم المساعدة، فقال له النبي "خذ عنا إن استطعت، فإن الحرب خدعة" وكان هذا الرجل يمتاز بالدهاء والمكر. فذهب إلى أصدقائه من بني قريظة وأشار عليهم بألا يحاربوا مع قريش إلا بعد أن يأخذوا رهائن منها حتى لا تعود وتتركهم للمسلمين يفتكون بهم، ثم ذهب

人て

<sup>(&#</sup>x27;) ابن الاثير: الكامل ج٢ ، ص ١٢٥.

حامده محمد المريخ إسلامي

إلى قريش وإلى غطفان وأخبرهم بأن بنى قريظة قد تخلوا عن نصرتهم وأنهم سيطلبون رهائن منهم لن يحتفظوا بهم وإنما سوف يقدمونهم لمحمد ليقتلهم نظير عودة بنى النضير إلى المدينة، وحذرهم من إعطاء هؤلاء الرهائن. ولما حدث الاتصال بين الطرفين وطالب بنو قريظة بالرهائن حتى لا تتركهم قريش لمحمد ينال منهم، تبين لقريش وغطفان صحة ما قاله نعيم، فوقع الشك في قلوب الفريقين وتفرق جمعهم.

٤-كماكان لمهارة الرسول في حث المسلمين وتشجيعهم على الصمود بيد أنه قد تزعزعت ثقة البعض وخاصة من المنافقين.

لكن الرسول استطاع أن يضرب لهم المثل في الصمود، وشاركهم سواء في حفر الخندق أو في عبء الدفاع عن المدينة، فثبت المسلمون حتى من الله عليهم بالنصر".

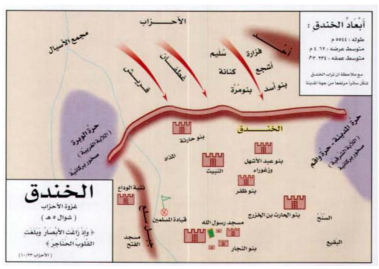
٥-وكانت العوامل الطبيعية خير شاهد على عون الله لرسوله، إذ سير ريحا صرصرا عاتية على الأحزاب في ليال شديدة البرد، اقتلعت خيامهم وحطمت قدورهم وأوانيهم، ودهمهم وابل من مطر غزير أضاف إلى معاناتهم، خاصة وأن الحصار قد طال دون نتيجة حاسمة. فقررت قريش الانسحاب والعودة إلى مكة، وتبعتها غطفان وبقية الأحزاب.

#### الدروس والعبر من غزوة الأحزاب:

- التضحية والفدائية في الجهاد واجبة ولا سيما إذا كلف القائد بعض جنوده بالتضحية كما فعل على بن أبي طالب رضى الله عنه.
  - ٢- الصبر من شروط النصر.
  - ٣- ضرورة كتمان الأحبار السيئة عن العامة في المواقف الحرجة.

ع- ملة الكفر واحدة تجمعها العدواة للإسلام والمسلمين وتفرقها المصالح الشخصية.

- ٥- إستعارة ما يحتاجة المسلمون للقتال من حلفائهم غير المسلمين جائز حيث استعار الرسول المسلمون أدوات الحفر من بني قريظة.
- 7- مشاركة القائد لرعيته في العمل يزيد من معنوياتهم ويهون عليهم التضحية.
- ٧- لا يجوز إكراه ضعفاء الإيمان على الجهاد فوجودهم في القتال ضرر.
- ۸- الحیلة والخداع من فرض قد یعمل عمل جیش بأکملة فعمل نعیم بن مسعود فی هذه الغزوة یعادل عمل جیش کبیر حینما دب الخلاف بین یهود وقریش وحلفائها.
  - 9- وجوب الاعتقاد بان النصر من عند الله.



خريطة توضح غزوة أحد <sup>(۱)</sup>

 $\Lambda\Lambda$ 

<sup>(</sup>١) شوقى أبو ضيف: أطلس التاريخ الإسلامي، ص٣٣.

د.محجر محمد ټاریخ إسلامي

#### مواجهة اليهود في المدينة

لم يقدر اليهود ما أعطاهم الرسول (ص) من حرية وما أظهره لهم من تسامح في عهده معهم ، فسائهم الا ينجحوا في استقطابه ، وأن تزداد شوكته وتتسع دعوته فأعلنوا عليه حرب اللسان والجدل بهدف زعزعة القلوب وبلبلة العقول .

وزاد حقدهم على المسلمين بعد غزوة بدر ، فانطلقت ألسنة شعرائهم ، وكثر تحرشهم بالمسلمين ، وتعرضوا لأهل المدينة بالشر .

#### يهود بني قينقاع:

ومما كشف عن سوء نفوس اليهود وجرأتهم ووقاحتهم أن تعرض نفر من بني قينقاع لإمرأة مسلمة جاءت الي سوق بني قينقاع وجلست الي صائغ يهودي هناك في حلي لها . فجاء رجل من يهود بني قينقاع فجلس خلفها وهي لا تشعر ، ثم عقد طرف ثوبها الي ظهرها فلما قامت انكشفت عورتها فضج اليهود بالضحك عليها فأخذت الحمية رجل مسلم فوثب علي اليهودي وقتله وجاء بنو قينقاع علي المسلم فقتلوه ، ونبذوا العهد الذي كان بينهم وبين الرسول (ص) ، وكان هذا استفزازاً صريحاً للمسلمين وإعلاناً لهم بالحرب ، وتحصنوا في حصونهم واستعدوا للقتال، عندئذ كان علي المسلمين قبول التحدي ، وتلقين المعتدين الدرس فخرج اليهم الرسول (ص) بجند الإسلام وحاصرهم في منازلهم خمس عشرة ليلة ٤٢٤م ، فَذُلوا ورفعوا راية التسليم ثم نزلوا علي حكمك الرسول (ص) فأمر بإجلائهم عن المدينة فتوجهوا الي أذرعات بالشام ، وغنم المسلمون ما كان لهم من مال وسلاح ، وكان الذي تولي اخراجهم من المدينة عبادة بن \*\*\*

#### بنو النضير: ٢٥٦م.

حذا بنو النضير حذو إخواتهم من بني قينقاع في اظهار حقدهم ومكرهم وتربصهم بالمسلمين ، ومما فعلوا وكان سبباً في اخراجهم من المدينة أنه في السنة الرابعة للهجرة ،أرسل الرسول (ص) سبعين رجلاً من المسلمين الي أهل نجد لدعوقهم الي الإسلام (۱) ، وكان ذلك بناء علي اقتراح من سيد قبيلة بني عامر بن صعصعة والذي تعهد بأن يجير المسلمين ولكن رجل من بني عامر قتل الرسول الذي أرسله أليه هؤلاء المسلمين وكان معه كتاب رسول الله (ص) يدعوه فيه الي الإسلام ، وحرض هذا الرجل بنو سليم ووثبوا علي هؤلاء الدعاة وقتلوهم جميعاً الا واحد نجا وكان قتل هؤلاء في مكان بئر معونة ، وقد اكتشف هذه المجزرة اثنان من المسلمين هما عمرو بن أمية (۱) ، والمنذر بن محمد ، وأثناء سير عمرو بن أمية الي المدينة ، لقي رجلان من بني عامر فقتلهما ، ووصل الي الرسول(ص) واخبره الخبر ، فقال له الرسول (ص) "قتلت قتيلين لأدينهما ؛ (۲)

<sup>.</sup> ابن الأثير : الكامل ج ٢ ص ١٧١ ، ابن هشام : السيرة ج  $^{"}$  ص ١٨٥ .

<sup>(</sup>٢) عمرو بن أمية الضمري: هو عمرو بن أمية بن خويلد بن عبد الله بن اياس،كناه النبي أبا أمية، زوجته سخيلة بنت عبيدة بن الحارث بن المطلب ،كان فتاكا في الجاهلية ، كان في جيش المشركين في غزوة أحد ثم أسلم بعد انصراف جيش المشركين من أحد ، وشهد يوم بئر معونة فلم يفلت من أصحاب النّبي عفيره، وأرسله النبي في سفارة إلى النجاشي ملك الحبشة ، وتوفي عمرو بن أمية في المدينة المنورة قبل سنة ٠٠ هـ. البلاذري: أنساب الأشراف، ج١١، ص١٢٠ عمومة محمد حميد الله الحيدر: مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة ، ط٦ ، دار النفائس ، بيروت ١٤٠٧هـ ، ص٠١٠.

 $<sup>\</sup>binom{7}{}$  ابن هشام : السيرة ج $^{7}$  ص  $^{7}$  ، عبدالحميد رفاعي : عصر الرسالة ص  $^{7}$  .

ولهذا تكفل الرسول (ص) بدفع دية القتيلين حتي قبل ان يتصل به عامر بن الطفيل ، وقد لجأ الرسول (ص) الي يهود بني النضير يطلب منهم العون في دفع هذه الدية وذلك بحكم الاتفاق الذي قام علي أساس التضامن بينهما "وعلي ان اليهود ينفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين " (۱) ، ورغم ان يهون بنو النضير وعدوا الرسول (ص) بان يشاركوه في دفع الدية ، الا انهم تأمروا علي قتله وظن فريق منهم أن الفرصة سانحة للقضاء عليه (۲).

وذلك بدعوته للحضور الي ديارهم للحصول على الدية ، فلما ذهب الرسول (ص) ومعه بعض أصحابه " قالوا له نعم يا أبا القاسم نعينك على ما أحببت " ثم خلا بعضهم الي بعض فقالوا : انكم لن تجدوا هذا الرجل على حاله هذه ، وكان الرسول (ص) جالس جنب جدار من بيوقم ، فقالوا من رجل يعلوا هذا البيت فيلقي عليه صخرة فيقتله بها فيريحنا منه ونزل الوحي على الرسول (ص) واعلمه بما يدبرون ، لذلك انسحب من ديارهم وعاد الي المسجد (٣)

وأرسل اليهم ان اخرجوا من بلادي فلا أكونن وقد هممتم بما هممتم به من الغدر (٤)،

وأنذرهم الرسول (ص) بالجلاء حلال مدة عشرة أيام ومن رئي بعد ذلك حزت عنقه ، ولكن اليهود رفضوا الا القتال ، فسير اليهم الرسول (ص) جنده محاصرهم خمسة عشر يوماً ، حتى صاعوه بعد ان سدد عليهم المسلمين

<sup>(</sup>١) الطبري: تاريخه ج٣ ص ٥٥٢ ، عبدالرحمن سالم: الرسول ص ١٦٧.

 $<sup>(^{\</sup>prime})$  ابن هشام : السيرة ج $^{\prime\prime}$  ، ص ١٩١ .

<sup>(</sup> الطبري : تاريخه ج ، ص ٥٥٢ .

<sup>(</sup>أ) محمد عبدالحميد رفاعي: عصر الرسالة ص ١٣٤.

منافذ النجاة وألفوا السلاح فأذن لهم بالخروج فاتجه بعضهم الي \*\*\* وبعضهم الى الشام .

#### بنو قريظة:

كان السبب في محاربة بنو قريظة و إخراجهم من المدينة أنهم أنقضوا العهد الذيكان بينهم وبين الرسول (ص) بانضمامهم الي الأحزاب من قريش ويهود بني النضير وغطفان وغيرهم في حربهم للمسلمين أثناء غزوة الخندق.

ولكن الله ايد المسلمين في حربهم وانتصروا على الأحزاب فاتحه الرسول (ص) الى تطهير المدينة من بقية الغدر والخيانة (١).

ولم يكن ينصرف الأحزاب عن المدينة حتى أذن مؤذن رسول الله (ص) في الناس (( من كان سامحاً مطيعاً فلا يصلين العصر الا في بني قريظة )) (٢) ، فسار المسلمون من فورهم الي حصون بنو قريظة في المدينة ، وحاصروهم (٢) حتى اجهدهم الحصار ، وقذف الله في قلوبهم الرعب (٤) فلما أيقنوا بالهلاك نزلوا على حكم المسلمين ، وسمح لهم الرسول أن يختاروا من يشاؤون من المسلمين ليحكم منهم فاختاروا سعد بن معاذ زعيم الأوس وكان بنو قريظة خلفاء الأوس ولكن سعداً آثر دينه ونطق بحكم الله ، فحكم بأن تقتل الرجال وتقسم أموالهم وتسبي ذرارهم ونساؤهم (٥) فقال له الرسول (ص) ((أحييت حكم الله فيهم)) (١) .

<sup>(&#</sup>x27;) ابن كثير: الداية ج٤، ص٧٦، عبدالرحمن سالم، الرسول ص ١٦٩.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام: السيرة، ج٣، ص٢٥٢.

 $<sup>\</sup>binom{7}{}$  الوافدي : المغازي ، ج7 ، ص597

<sup>(</sup> أُ ) ابن هشام: السيرة ج٣،ص٢٥٤.

<sup>(°)</sup> ابن هشام : السيرة ج $^{70}$ ،  $^{70}$  ، عبدالرحمن سالم : الرسول ص  $^{11}$ 

<sup>( ٔ )</sup> ابن کثیر : البدایة ج٤ ،ص ١٢٤.

#### ٤ - صلح الحديبية: (ذو القعدة ٦ه / أبريل سنة ٢٦٨م)

خرج الرسول قرب نهاية العام السادس للهجرة إلى مكة للعمرة في ألف وأربعمائة من المهاجرين والأنصار يسوقون الهدى أمامهم ولا يحملون إلا سلاح المسافر دلالة على عدم نيتهم في قتال قريش وعندما أحست قريش بحم صممت على منعهم من دخول مكة عنوة حتى ولو كانوا مسالمين، وأرسلت خالد بن الوليد لمناوشتهم، لكن الرسول سلك طريقاً آخر وتوقف عند مكان يقال له الحديبية على بعد تسعة أميال من مكة وعسكر فيه، وأرسل عثمان بن عفان ليتعرف على أنباء قريش ويعرف سبب منعها للمسلمين من دخول مكة للعمرة، ولما تأخرت عودة عثمان إلى الرسول وأشيع أنه قتل، طلب الرسول من المسلمين البيعة على قتال قريش، فتسارعوا إلى بيعته. ونزل في ذلك قوله تعالى في سورة الفتح: "لقد رضِي الله عن المؤمنين إذ يُبايعونك تحت الشجرة فعلِم ما في قلوبهم فأنزل السكينة عليهم وأثابهم فتحاً قريباً \* ومغانِمَ كثيرةً يأخذونها وكان في قلوبهم فأنزل السكينة عليهم وأثابهم فتحاً قريباً \* ومغانِمَ كثيرةً يأخذونها وكان

وكان لهذا الموقف الشجاع من المسلمين تأثيره على قريش، فرغم أن المسلمين لم يكن معهم سلاح يكفى لمواجهة قريش إلا أنهم صمموا على قتالها لو ثبت فعلا قتلها لعثمان. ولذلك غيرت قريش من نظرتها للمسلمين وأرسلت سهيل بن عمرو لمفاوضة الرسول على وقد اعتذر سهيل للرسول عما حدث من حجز عثمان وقتال من قاتله من مشركى مكة، وأظهر حسن النية، فأرسل لقريش بأن تطلق سراح عثمان ومن معه من المسلمين، فعادوا، وأطلق الرسول أسرى قريش من الذين كانوا قد اعتدوا على المسلمين، وتمت المفاوضات بين سهيل وبين الرسول، وانتهت إلى أربع نقاط:

ح.محمه محمد تاریخ إسلامی

- ١ أن تضع الحرب أوزارها بين الفريقين لمدة عشر سنين.
- ٢-أن يرد الرسول من يأتيه من قريش مسلما بدون إذن وليه ولا تلزم قريش برد من يأتيها من عند محمد.
- ٣-من أراد الدخول في عهد قريش فله ذلك، ومن أراد الدخول في عهد محمد من غير قريش جاز له ذلك.
- ٤-أن يرجع الرسول إلى المدينة هذا العام دون أداء العمرة فإذا كان العام القادم دخل مكة بعد خروج قريش منها، وليس معه إلا سلاح المسافر.
- لم يرض المسلمون جميعهم بشروط هذا الأتفاق، واعتبروا بعضها مهينا لهم وتساهلا لم يكن له ما يبرره، ولم يستجيبوا لنداء الرسول لهم بالتحلل من إحرامهم ونحر ذبائحهم. وعبر عمر بن الخطاب عن هذا الاتجاه. لكن الرسول هدأ الخواطر وأفهم المسلمين أن ما فعله كان عن أمر من الله، إذ قال لهم: "أنا عبد الله ورسوله، لن أخالف أمره ولن يضيعني". وأشارت عليه زوجه أم سلمة بأن يتحلل من إحرامه أولا، ولما فعل، اقتدى المسلمون به وعادوا إلى المدينة وفى الطريق نزل على الرسول قوله تعالى في سورة الفتح: (ر إنّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا (١) للمُقْوَر لَكُ الله مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّر وَيُهُمّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا
- )). فاستبشر المسلمون وهدأت نفوسهم وعرفوا أن ما وَيَنْصُرَكَ الله نَصْرًا عَزِيزًا فعله الرسول كان في مصلحتهم وفي مصلحة الإسلام لعدة أسباب:
- ١- إن توقيع قريش على هذا الصلح يعتبر اعترافا سياسيا بالمسلمين وكانت قريش ترفض من قبل أن تعترف بهم أو بديانة الإسلام .
- ٢-أصبح للمسلمين حق مشروع في زيارة البيت الحرام بمكة حسب نصوص
   الاتفاق.

٣-تغيرت نظرة قريش للمسلمين، وأدركت أن دينهم لابد أن ينتصر في النهاية

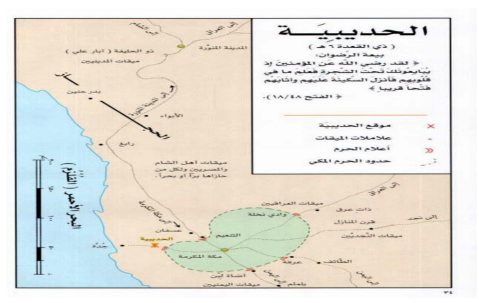
3-أتاحت الهدنة المتفق عليها في نصوص الاتفاق الفرصة أمام الرسول كي ينظم شئون المسلمين في المدينة، وأن يقضى على ما يهددها من أخطار، خاصة خطر يهود خيبر، فغزاهم في المحرم من عام ١٨٧ مايو سنة ١٢٨ وقضى على نفوذهم، وبذلك تفرغ النبي لنشر الدعوة خارج الحجاز، وبادر الرسول في مخاطبة الملوك ورؤساء القبائل، برسائل خطية وشفهية، فكانت أول المراسلات الخارجية للرسول في رسالة مع عمرو بن أمية الضمري الي النجاشي ملك الحبشة "(۱)، ووصلت مراسلات النبي إلي هرقل عظيم الروم وأسقف الروم في القسطنطينية، وأسقف إيله، وكاتب ملوك العرب والمقوقس عظيم القبط في مصر وكسري ملك الفرس(۱).

وأرسل رسله إلى القبائل العربية في أنحاء شبه الجزيرة المختلفة وإلى ملوك الدول المجاورة في بلاد الشام ومصر وفارس والحبشة واليمن.

(١) محمد حميد الله الحيدر: مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة ، ص٠٠٠

90

<sup>(</sup>۲) ابن اسحاق: المغازى ، ص۲۸۸، ۲۸۹؛ البستى: السيرة النبوية وأخبار الخلفاء، ج١، ص٢٩٧ - ٢٩٨؛ السيوطي: الخصائص الكبري، دار الكتب العلمية ، بيروت ب. ت ، ج٢ ، ص٥؛ شمس الدين بن طولون: إعلام السائلين عن كتب سيد المرسلين ،ط٢ ، تحقيق: محمود الأرناؤوط، الرسالة ، بيروت ١٩٨٧م ، ص٦٤ ؛ محمد حميد الله الحيدر: مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوى والخلافة الراشدة ، ص١٤٠.

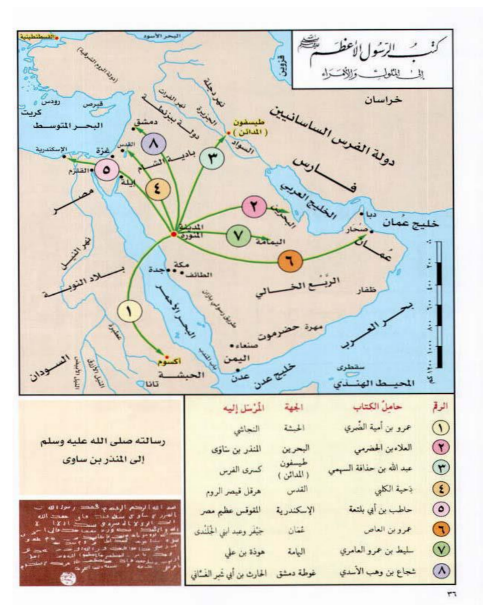


خريطة توضح موقع الحديبة (١)



خريطة توضح فتح خيبر (٢)

<sup>(</sup>۱) شوقى أبو ضيف: أطلس التاريخ الإسلامى ، ص٣٥. (٢) شوقى أبو ضيف: أطلس التاريخ الإسلامى ، ص٣٥.



خريطة توضح كتب النبي (ص) إلى الملوك والأمراء <sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>١) شوقى أبو ضيف: أطلس التاريخ الإسلامي ، ص٣٦ .

#### أ− سرية مؤتة ٨هـ:

أراد رسول الله وأن يثأر لقتل رسوله الحارث بن عمير الأزدي على يدي شرحبيل بن عمرو الغساني أمير مؤته، ومقتل فروة بن عمرو الجذامي عامل الروم على معان وما حولها على أيدي الروم بعد أن بلغهم إسلامه. فلما انصرف من عمرة القضاء في العام السابع للهجرة، على ما عاهد عليه قريشاً في صلح الحديبية، أقام بالمدينة ذو الحجة والمحرم وصفراً وربيعاً من سنة ٨ للهجرة، ثم أرسل في جمادي الأولي من تلك السنة بعث الأمراء إلى الشام، لتأديب أمير مؤته المذكور.

أعد رسول الله على جيشاً ضخما عدته ثلاثة آلاف مقاتل على رأسهم زيد بن حارثة (١)، وأوصي المسلمين بانه إذا أصابه قدر فعليهم وجعفر بن أبي طالب(١) فإن أصاب جعفراً قدر فعلي الناس وعبد الله بن رواحة (٣)، ثم أوصي رسول الله أمراء جيشه، وشيعهم رسول الله على وودعهم، وسار جيش المسلمين حتي بلغ معان من أرض الشام، وهناك بلغهم أن هرقل ملك الروم قد نزل أرض مأب وهي أرض البلقاء، في ألف ومائة ألف أحري من نصاري الشام (١) من لخم وجذام وقبائل قضاعة

<sup>(</sup>۱) هو زيد بن حارثة بن شراحيل الكلبي، أختطف في الجاهلية صغيرا، واشترته السيدة خديجة بنت خويلد فوهبته إلي النبي تشحين تزوجها، فتبناه النبي قلل الإسلام ثم أعتقه، وهو أول الموالي إسلامًا، وذُكر اسمه في القرآن ، شهد بدراً وما بعدها، واستشهد في غزوة مؤتة، سنة ثمان هجرية . ابن سعد : الطبقات ، ج٢، ص٢٦٤؛ البلاذري : أنساب الأشراف، ج١، ص٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) جعفر بن أبي طالب أبي طالب أبي السابقين إلي الإسلام ، وكان رسول الله السميه أبا المساكين، و لقب بالطيار هاجررَ الْهِجْرَتَينِ. ، استشهد يوم مؤتة سنة سبع، أبناؤه عَبْدُ اللهِ، وَعَوْنٌ، وَمُحَمَّدٌ. خليفة بن خياط : تاريخ خليفة بن خياط، ط٢، تحقيق أكرم ضياء العمري ، دار القلم ، مؤسسة الرسالة - دمشق ، بيروت ١٣٩٧، ص٨٦. ؛ الذهبي :تاريخ الإسلام، ج١، ص٣٢٩ . .

<sup>(</sup>٣)عبد الله بن رواحة : هو عبد الله بن رواحه بن ثعلبة بن الحارث، من الخزرج ؛ أسلم علي يد مصعب بن عمير ؛ وكان واحداً من النقباء الذين أختار هم الرسول في بيعه العقبة الأولي واستشهد في غزوة مؤتة، سنة ثمان هجرية. البلاذري : أنساب الأشراف، ج١، ص٢٤٤.

<sup>(</sup>٤) هذا الرقم مبالغ فيه ، ولكننا نستدل من المبالغة في تضخيم جيش العدو علي أن قوته كانت تقوق قوة المسلمين بمراحل من حيث العدد ومن حيث السلاح أيضاً.

وعليهم مالك بن راقلة. فأقام المسلمون في معان ليلتين يفكرون فيما يصنعونه، فزحفوا إلي مؤته حيث وافاهم المشركون، واشتبك الفريقان في القتال، واقتتلوا قتالاً شديداً حتي قتل زيد بن حارثة، ثم أخذ جعفر بن عبد المطلب الراية وقاتل بما حتي قطعت يمينه ، فأخذ الراية بيسراه فقطعت يسراه، فتلقي الراية في صدره واحتضنها، فقتل كذلك . فأخذ عبد الله بن رواحة الراية، وتردد عن النزول بعض التردد، ثم صمم فقاتل حتي استشهد فأخذ الراية ثابت بن أقرم أخو بني العجلان، ودعا قومه إلى اختيار قائد منهم، فلما اختاروه رفض، فأخذهم خالد بن الوليد، وانحاز بالمسلمين، وعاد بهم إلى المدينة.



خريطة توضح سرية مؤته<sup>(١)</sup>

99

<sup>(</sup>١) شوقى أبو ضيف: أطلس التاريخ الإسلامي ، ص٣٧ .

#### فتح مكة

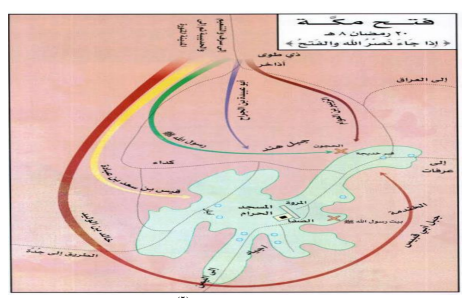
عزم رسول الله علي فتح مكة ، فأعد جيشاً كثيفاً من أهل المدينة لم تشهد له الحجاز من قبل عدته عشرة آلاف<sup>(۱)</sup> ودعا الله أن يأخذ عن قريش بالأخبار بقصد مفاجأتها بالفتح. وخرج رسول الله بجيشه من المدينة في العاشر من رمضان بعد أن استخلف علي المدينة كلثوم بن حصين بن عتبة بن خلف الغفاري.

وتجمع المصادر على أن أبا سفيان وبديل بن ورقاء وحكيم بن حزم خرجوا من مكة يتلقون الأخبار .

ثم عاد أبو سفيان إلي مكة ليبلغ قومه بتأمين رسول الله، لكل من دخل داره أو المسجد الحرام أو دار أبي سفيان. ولكن جماعة من شباب قريش من بينهم عكرمة بن أبي جهل وصفوان بن أمية وسهل بن عمرو صمموا على القتال فناوشهم أصحاب خالد القتال، فقتل من المشركين ١٣رجلا وقيل ٢٣ بينما قتل من المسلمين رجال.

<sup>(</sup>١) اشتركت في تشكيل هذا الجيش جموع من مختلف قبائل العرب: فمن بني سليم ألف رجل وقيل سبعمائة، ومن مزيد ألف رجل وثلاثة، ومن غفار أربعمائة، وطوائف أخري من قيس وأسد وتميم.

وعفا رسول الله عن عامة قريش وقال لهم:" ما تظنون؟ قالوا: نظن خيراً ونقول حيراً :أخ كريم وابن أخ كريم، وقد قدرت. قال: فإني أقول كما قال أحي يوسف عليه السلام (لا تثريب عليكم اليوم، يغفر الله لكم وهو أرحم الراحمين)"(۱) ثم طاف رسول الله صلي الله عليه وسلم بالكعبة، وأمر بكسر الصور التي كانت منصوبة داخل الكعبة وخارجها وتحطيم الأصنام التي حول الكعبة وبمكة، وأذن له بلال علي ظهر الكعبة ولم يكتف النبي بذلك بل بعث خالد ابن الوليد إلي العزي وكان بيتاً بنخلة تعظمه قريش وكنانة ومضر، فهدمه، وبفتح مكة تحققت المرحلة الأولي الهامة من توحد الأمة العربية بالإسلام، وخرجت الدولة العربية الإسلامية من نطاق الدولة المدنية إلي نظام الدولة الكبيرة، ولم يحض عام واحد حتي امتد سلطانها إلي جميع بلاد العرب.



خريطة توضح فتح مكة<sup>(٢)</sup>

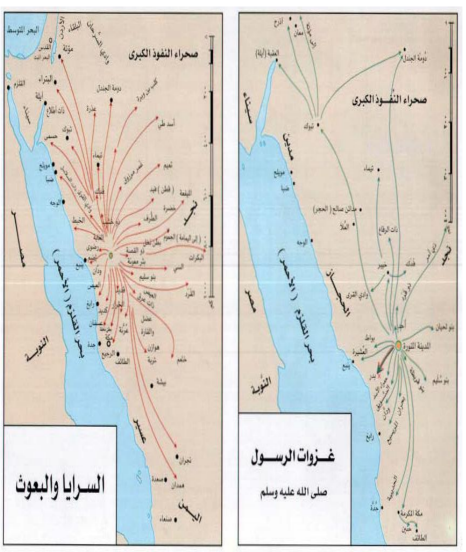
<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة يوسف، آية ٩٣.

<sup>(</sup>٢) شوقى أبو ضيف: أطلس التاريخ الإسلامي ، ص٣٩ .

#### ه- حجة الوداع (١٠١هـ):

ثم حج النبي على حجة الوداع في ذي القعدة من العام العاشر ، وشهد انتصار الإسلام على الوثنية ممثلا في الحشود الهائلة من الحجاج الذين امتلأت بحم ساحة الحرم ، وشهد النبي كيف ارتفعت كلمة الإسلام في هذا العدد الضخم من الحجاج الذي بلغ ما يقرب من مائة ألف حاج من العرب ليس بينهم مشرك واحد.

ولما أدي النبي على مناسك الحج على النظام الإسلامي ، وحطب في المسلمين في عرفات خطبته الأخيرة، وعاد إلى المدينة في ١٤ من ذي الحجة سنة ١١ه ثم مرض مرضه الذي مات فيه يوم ٢٧ صفر وهو في بيت ميمونة أم المؤمنين ، فأستأذن صلوات الله عليه نساءه أن يمرض في بيت عائشة فأذن له في ذلك وطال مرضه في أثنى عشر يوماً وقبله أربعة عشر يوماً ثم قبض يوم الاثنين لاثنتي عشرة من ربيع الأول بعد أن أكمل رسالته، وأتم نعمته علي المسلمين أو كما قال الله تعالى "اليوم أكملت لكم دينكم، وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً".



خريطة توضح غزوات وسرايا الرسول (ص)(١)

<sup>(</sup>١) شوقى أبو ضيف: أطلس التاريخ الإسلامي ، ص ٤١.

## الفصل الرابع

# عصر الخلفاء الراشدون (۱۱-۰۶ه/ ۲۳۲–۲۳۱م)

### مبدأ ونهاية حكم الخلفاء الراشدين:

| السنوات الميلادية | الخلفاء الراشدون | السنوات الهجرية |
|-------------------|------------------|-----------------|
| 777               | أبو بكر الصديق   | ۱۱ –۱۱ه         |
| 78 8              | عمر بن الخطاب    | ۳۱ –۳۲ه         |
| 7 £ £             | عثمان بن عفان    | ٣٢ - ٥٣ه        |
| 771-707           | على بن أبي طالب  | ٥٧ -٠٤ه         |

#### أزمة الحكم بعد وفاة الرسول الله المسول المله المالة المالة

كان لشخصية الرسول آثر كبير في نفوس العرب حتى أنهم لم يصدقوا موته عندما علموا به، فلما تحققوا من ذلك، شك فريق منهم في أمر هذا الدين الذي أتى به، وارتد كثير منهم عن الإسلام، لأنه لم يكن قد تمكن من قلوبهم بعد، فأخذ كبار الصحابة يفكرون في أمر المسلمين ليواجهوا الموقف الجديد، ورأوا أنه لابد للمسلمين من رئيس يتولى شئونهم ويتدبر أمورهم.

وقد اختلفت آراء المسلمين فيمن يتزعمهم وظهرت بينهم روح التعصب القبلى، وأخيراً استقر الرأى على أن يكون للرسول خليفة، يأمر بالعدل وينهى عن المنكر ويؤم الناس في الصلاة. ولكن الصحابة اختلفوا في كيفية اختياره: لأنه لم يؤثر عن الرسول نص صريح يشير فيه إلى مسألة الحكم من بعده كما أن القرآن لم يشر إلى نظام الحكم بعد وفاته.

وكان من أثر ذلك أن ظهر الانقسام بين صفوف المسلمين، واشتدت وطأة هذه الأزمة السياسية، وتسابقت القبائل والبطون ليكون لها الأمر دون غيرها وتكشف ما في الصدور، وتجلت النفس العربية والطبيعة القبلية فكان الأوس والخزرج يخشى كل منهما صاحبه ويخافون المهاجرين، حتى إذا كثرت المناقشات تصدى لحلها بعض زعماء المسلمين من أمثال أبي بكر وعمر بن الخطاب وأبي عبيدة بن الجراح.

# الخليفة أبو بكر الصديق ﴿ ١١ - ١٣هـ ١٣٣ - ٢٣٤م) يعة السقيفة:

ذهب الأنصار إلى سقيفة بنى ساعدة (١) ليختاروا من بينهم خليفة للمسلمين، وقد خطبهم سعد بن عبادة (٢) زعيم الخزرج فقال ".... يا معشر الأنصار إن لكم سابقة فى الدين وفضيلة فى الإسلام ليست لقبيلة من العرب"، وأوضح لهم أنهم أحق بالخلافة من غيرهم، واتفقت كلمتهم على اختياره، غير أن كبار الصحابة أمثال أبى بكر وعمر وأبى عبيدة عندما علموا باجتماع الأنصار أسرعوا إليهم واشتركوا. معهم فى المناقشة فتكلم سيدنا أبو بكر الصديق فلم يترك شيئًا أنزل في الأنصار ولا ذكره رسول الله عمن شأنهم إلا وذكره، وقال: ولقد علمتم أن رسول الله في قال: «لو سلك الناس فاديا وسلكت الأنصار واديا سلكت وادي الأنصار»، ولقد علمت يا سعد أن رسول الله في قال وأنت قاعد: " قُرَيشٌ وُلاةً هَذَا الْأَهْر، فَبَرُ النَّاس تَبَعً

<sup>(</sup>۱) بنو ساعدة : بطن من الخزرج القحطانية، وهم بنو ساعدة بن كعب بن الخزرجي من الأنصار وهم رهط سيدنا سعد بن عبادة، تنسب إليهم سقيفة بني ساعدة بالمدينة، وهي ظلة كانوا يجلسون تحتها، مصعب بن الزبير: نسب قريش، ط٣،تحقيق ليفي بروفنسال، دار المعارف، القاهرة، ص ١٠ ؛ القلقشندي : نهاية الأرب ، ط٢، تحقيق إبراهيم الإبياري، دار الكتاب اللبنانيين، بيروت ١٩٨٠ م، ص ٢٨٠ ، ٢٨١.

<sup>(</sup>٢) سعد بن عبادة: هو سعد بن عبادة بن دُليم بن حارثة الخزرجي. أحد كبار الصحابة. وكان قبل إسلامه رئيس قومه. واشتهر بالكرم، وسُمِّي بالكامل. أسلم قبل الهجرة، وحضر بيعة العقبة الثانية، وكان أحد نقبائها الاثني عشر، وشهد الغزوات مع هإلا بدرًا لمرضه، وكَانَ صَاحِبَ رَاية الْأَنْصَارِ فِي الْمَشَاهِدِ، التف حوله الأنصار لتوليته الخلافة بعد إنتقال النبي إلى الرفيق الأعلى، و هاجر إلي الشام في عهد عمر بن الخطاب، رضي الله عنه. وتُوفِّي هناك سنة (١٥هـ/ ١٣٦ م). ابن سعد: الطبقات الكبري، ج٣، ص١٦٣-١٦١؛ البلاذري: أنساب الأشراف، ج١٠ص ٥٠٠؛ الذهبي: سير أعلام النبلاء، ج٢، ص٢٦٣ عليم ١٠٠٠؛ الذهبي: سير أعلام النبلاء، ج٢، ص٢٦٣ عليم ١٠٠٠؛ الذهبي عساكر عساكر عمشق، ج٣٠، ص٢٦٣ الذهبي عسير أعلام النبلاء، ج٢٠

لِبَرِّهِمْ، وَفَاجِرُهُمْ تَبَعُ لِفَاجِرِهِمْ " فقال له سعد صدقت نحن الوزراء وأنتم الأمراء" (١)، فاستقرت كلمات الصديق في أذهانهم، واقتنع الأنصار بأن يكونوا وزراء مخلصين هي (٢).

وأقنعوهم بضرورة احتيار الخليفة من قريش بحجة أن العرب لا يدينون إلا للقرشيين، وقد حاول الأنصار أن يقتسموا السلطة بأن يكون من المهاجرين أمير ومن الأنصار أمير، ولكن رفض طلبهم ولم يلق قبولا.

عرض أبوبكر على الحاضرين أن يختاروا واحداً من اثنين هما: عمر بن الخطاب وأبو عبيدة بن الجراح (٣)، ولكن عمر بن الخطاب خشى أن يترك الناس فيختلفوا ويضيع الأثر الذى أحدثه كلام أبى بكر، فقام إلى أبى بكر وبايعه بالخلافة وقال له ألم يأمر النبي الله بأن تصلى أنت يا أبا بكر بالمسلمين، فأنت خليفة، ونحن نبايعك فأنت خير منا جميعاً". وقد قال عمر بن الخطاب إنه أشفق من أن يختلف المسلمون، فقال لأبى بكر: "أبسط يدك أبايعك"، فبسط أبو بكر يده، فبايعه عمر ومن بعده المهاجرون والأنصار، وقد أضاف عمر إلى ذلك قوله: "وإنا والله ما وجدنا أمراً هو أقوى من مبايعة أبى بكر، خشينا أن

<sup>(</sup>۱) أحمد بن حنبل: مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق شعيب الأرنؤوط - عادل مرشد، وآخرون، ۲۰۲۱ م، ص۱۹۹ ابن عساكر: تاريخ دمشق، ج۳۰، ص۲۷۳ .

<sup>(</sup>٢) ابن سعد : الطبقات ،ج٢،ص٢٦٨ ؛ الذهبي : سير أعلام النبلاء، ج٢، ص٣٦٦-٣٦٧.

<sup>(</sup>٣) سيدنا أبا عبيدة بن الجراح في : أبو عبيدة عامر بن عبد الله بن الجراح بن هلال بن أهيب بن ضبة بن الحارث بن فهر ، أسلم في مرحلة مبكرة من الدعوة الإسلامية، وهاجر الهجرتين، وشهد مع النبي المشاهد كلها، وهو أحد العشرة المبشرين بالجنة وأمين الأمة ، نجح سيدنا أبو عبيدة في فتح دمشق وغيرها من مُدُنِ الشام وقُراها. توفي أبو عبيدة سنة ثماني عشرة بسبب طاعون عمواس وعمره ثمان وخمسون سنة. البلاذري: أنساب الأشراف، ج١،ص ٢٢٣ ، بببب طاعون عمواس وعمره ثمان وخمسون سنة البلاذري: أنساب الأشراف، ج١،ص ٢٢٣ ، المن قنفذ القسنطيني : الوفيات، ص٣٠؛ ابن حزم : جوامع السيرة النبوية، دار الكتب العلمية – بيروت، ص٤٠.

<sup>1.4</sup> 

فارقنا القوم ولم تكن بيعة، فإما أن نبايعهم على مالا نرضى أو نخالفهم فيكون فساد".

وبعد أن بايع عمر أبا بكر تبعه الحاضرون في اجتماع السقيفة، وقد ساعد على إتمام هذه البيعة خوف الأوس من أن تكون الخلافة في الخزرج أعداءهم القدماء، وهذه البيعة تسمى البيعة الخاصة، وفي اليوم التالي أخذ أبو بكر البيعة في المسجد وتسمى البيعة العامة، وبذلك أصبح خليفة للمسلمين.

كان أبو بكر يسمى في الجاهلية عبد الكعبة لأن الكعبة كانت رمز العبادة في الجاهلية، وسماه الرسول عبد الله، وسمى بالصديق لأنه أول من صدق برسالة الرسول من الرجال. وهو من كبار رجال العرب في الجاهلية، وكان يفصل في بعض القضايا، وأنفق معظم ثروته في نشر الإسلام، وقد أسلم على يده كثير من العرب أشهرهم: عثمان بن عفان والزبير بن العوام وعبد الرحمن بن عوف وسعد بن أبي وقاص وطلحة بن عبيد الله، وكان أبو بكر رفيق الرسول وساعده الأيمن فتحمل كثيراً من العنت وتعرض لكثير من الأخطار، وكان رفيقه في الغار يوم هاجر من مكة إلى يثرب، وكان الرسول يثق فيه ويستشيره في خواص الأمور حتى أنه قال في آخر خطبة له "... إني لا أعلم أحداً كان أفضل عندى في الصحبة بدأ منه".

وبعد أن أخذ أبو بكر البيعة في المسجد، خطب الحاضرين خطبته المشهورة فقال: " أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّنِي قَدْ وَلِيتُكُمْ وَلَسْتُ بِخَيْرِكُمْ، فَإِنْ أَحْسَنْتُ فَأَعِينُونِي، وَإِنْ أَسَأْتُ فَقَوِّمُونِي، أَلا إِنَّ الصِّدْقَ أَمَانَةٌ، وَالْكَذِبَ خِيَانَةٌ، أَلا وَإِنَّ الضَّعِيفَ عِنْدِي فَوِيٌّ حَتَّى آخُذَ لَهُ الْحَقَّ ، وَالْقَوِيَّ عِنْدِي ضَعِيفٌ حَتَّى آخُذَ مِنْهُ الضَّعِيفَ عِنْدِي ضَعِيفٌ حَتَّى آخُذَ مِنْهُ الْشَعِيفَ عَنْدِي ضَعِيفٌ حَتَّى آخُذَ مِنْهُ اللَّهُ بِالذُّلِ، الْحَقَّ، أَلا وَإِنَّهُ لَمْ يَتْرُكُ قَوْمٌ الْجِهَادَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ إِلا ضَرَبَهُمُ اللَّهُ بِالذُّلِ، وَلَمْ الْهُ بِالْبَلاءِ، فَأَطِيعُونِي مَا أَطَعْتُ اللَّه، وَإِذَا

عَصَيْتُ فَلا طَاعَةً لِي عَلَيْكُمْ . أيها الناس قد وليت عليكم ولست بخيركم، فإن أحسنت فأعينوني وإن صدفت فقوموني "(١).

# سيدنا أبو بكر الصديق وانفاذ جيش سيدنا أسامة

كانت أولي المشكلات التي واجهت سيدنا أبو بكر الصديق هي انفاذ جيش سيدنا أسامة (٢) وكان الرسول قد أعد جيشاً بقيادة أسامة بن زيد للسير إلي تخوم البلقان من الشام ،وذلك لتأديب الروم ونصارى العرب لعداوتهم وقتلهم المؤمنين ومنهم فروة الجذامي والي معان الذي صلبوه ليرهبوا من تحدثه نفسه بالإسلام. وكذلك للثأر لشهداء سرية مؤتة ،حيث قتل سيدنا زيد بن حارثة (٣) وجعفر بن أبي طالب وعبد الله بن رواحة (٤) ، إلا أن وفاة النبي

<sup>(</sup>١) الواقدى: الردة مع نبذة من فتوح العراق وذكر المثنى بن حارثة الشيباني،، تحقيق يحيى الجبوري، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٩١م، ص ٤٨

<sup>(</sup>٢) أسامة بن زيد : هو أسامة بن زيد بن حارثة الكلبي، كان أبوه مولي لرسول الله ، ويكني أبا محمد، وهو مولي رسول الله من أبويه، وأمه هي أم أيمن ، ولد رضي الله عنه بمكة سنة ٧ قبل الهجرة، وكان رسول الله على يحبه حبا شديدا ، أَمَرَهُ رَسُولُ اللهِ عَلَي جَيشٍ مُوْنَة، وَهُوَ يوْمَئِذِ ابْنُ ثَمَانِي عَشْرَةَ سَنَةً فِي عِلَّتِهِ الَّتِي تُوفِّي مِنْهَا، وَكَانَ نَقْشُ خَاتَمِةِ حِبُّ رَسُولِ اللهِ ، مات في أو اخر خلافة معاوية ، في المدينة. أنساب الإشراف، ج١، ص٤٧٣ ؛أبو نعيم : معرفة الصحابة، ج١، ص٤٢٢؛ ابن عبد البر: الإستيعاب، ج١، ص٥٠- ٧٧ .

<sup>(</sup>٣) هو زيد بن حارثة بن شراحيل الكلبى، أختطف في الجاهلية صغيرا، واشترته السيدة خديجة بنت خويلد فوهبته إلي النبي كوين تزوجها، فتبناه النبي قبل الإسلام ثم أعتقه ، وأم زيد بن حارثة: سعدي بنت ثعلبة بن عبد بن عامِر ، وهو أول الموالي إسلامًا، خرج مع النبي إلى الطائف، ذكر اسمه في القرآن ، شهد بدراً وما بعدها، وقاد العديد من السرايا مثل سرية القردة ،واستشهد في غزوة مؤتة، سنة ثمان هجرية . ابن سعد : الطبقات ،ج٢، ص١٢٨؛ ابن اسحاق : المغازى ، تحقيق سهيل زكاردار الفكر - بيروت،١٩٧٨م، ص١٣٩؛ الواقدى : المغازى ، ج١، ص٣٠ ؛ البلاذرى : أنساب الإشراف، ج١، ص٣٧ ، ٢٧٤ .

<sup>(</sup>٤) سيدنا عبد الله بن رواحة : عبد الله بن رواحه : هو عبد الله بن رواحه بن ثعلبة بن الحارث، من الخزرج ؛ وكان يكني أبو محمد ؛ أسلم علي يد مصعب بن عمير ؛ وكان واحداً من النقباء الذين أختار هم الرسول في وبايع الرسول في في بيعه العقبة الأولي والثانية ؛ وكان ملازماً لرسول في الله ويمدحه دائماً ، واستشهد في غزوة مؤتة، سنة ثمان هجرية. ابن سعد : الطبقات الكبري ، ،ج٣ ،ص ٣٩٨؛ البلاذري : أنساب الأشراف، ج١، ص٢٤٤.

وحتى يفيق المسلمين من صدمة وفاة النبي واختيار من يخلفه ، وعندما تولى الصديق أصر الصديق علي انفاذ جيش اسامة بن زيد ، هذا الأمر زاد من التداد بعض القبائل عن الإسلام، لما وقعت هذه الأمور أشار كثير من الناس علي الصديق أن لا ينفذ جيش أسامة وذلك لاضطراب أحوال بلاد العرب وأيضاً لصغر سن أسامة، فامتنع الصديق عن ذلك وأبي أشد الإباء إلا أن ينفذ جيش أسامة، للثأر لما نفذ بالمسلمين في غزوة مؤتة ولإرهاب الروم ولمنعهم من التفكير في قتال المسلمين ، وكان جيش أسامة قد سار قاصداً البلقاء ووصلها بعد عشرين يوماً حيث تقع مؤتة، وشن غاراته وقضي علي كل من وقف في وجهه من أعداء الإسلام أحرق المدن التي قاومت المسلمين، وأوقع قبائل قضاعة وغنم مغانم كثيرة، وقاموا بحا أربعين يوماً ويقال سبعين يوماً(۱) .

# حروب الردة: (١١هـ. – ١٣هـ./٦٣٢م. – ١٣٤م.)

حروب الرّدة هي الحروب التي حدثت بعد وفاة رّسول الإسلام محمد على بسبب إرتداد غالبيّة العرب عن الإسلام، فلم يبق مواليًا لحكم أبي بكر سوى القبائل المحيطة بالمدينة بالإضافة إلى سكان المدينة، ومكة، والطائف، فَمِنْه الناس مَنِ ارْتَدَّ نَهائيا عن الإسلام، ومنهم من ادَّعَى النبوة، ومنهم من امتنع عن دفع الزكاة (٢)

11.

<sup>(</sup>۱) ابن حيان : الثقات، ج٢، ص١٦١؛ ابن عساكر : تاريخ دمشق، ج٢، ص٥١ ؛ ابن خلدون : العبر، ج٢، ص٤٨٣ ـ ٤٨٥ .

<sup>(</sup>٢) الواقدى: الردة ، ص ٤٨.

حيث وثب الأسود العنسي باليمن، ومسيلمة الكذاب باليمامة، وطليحة الأسدي (1) ادَّعَى النُّبُوَّةَ فِي أَرْضِ بَنِي أَسَدِ(1)، لقد قرّر الخليفة أبو بكر الصّديق مقاتلة جميع المرتدّين ولم يترك احدًا منهم رغم توجّه بعض الصّحابة إليه أن يترك من امتنع عن دفع الزّكاة من القبائل (1).

تعددت ألوان الردة وانتفضت الجزيرة العربية على أبى بكر ومن معه من صفوة المسلمين ولم يثبت على الإيمان إلا مثلث المدينة ومكة والطائف.

عقد أبو بكر أحد عشر لواءاً على أحد عشر جيشاً وأمر كل أمير جند باستنفار من مر به من المسلمين من أهل القوة (1):

اللواء الأول: و على رأسه خالد بن الوليد ووجهه إلى طليحة، فإذا فرغ منه صار إلى مالك بن نويره اليربوعى زعيم بنى يربوع، وتعاون مالك مع سجاح وحارب معها القبائل.

<sup>(</sup>۱) طليحة الأسدى : طليحة بن خويلد الأسدي من الشجعان الفصحاء، كان يعد بألف فارس، قدم على النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم سنة تسع للهجرة في وفد قومه، وأسلموا، ولما رجعوا ارتد طليحة وادعى النبوّة في حياة النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم، وبعد وفاة النبي كثر أتباع طليحة من أسد وغطفان وطيئ، وجه إليه أبو بكر خالد بن الوليد فانهزم إلى بزاخة بأرض نجد

وكان مقامه في سميراء في طريق مكة، وقاتله خالد ففر إلى الشام، ثم أسلم بعد أن أسلمت أسد وغطفان، ووفد على عمر فبايعه في المدينة، وخرج إلى العراق فحسن بلاؤه في الفتوح، واستشهد بنهاوند سنة ٢١ ه الواقدى: الردة، هامش ص ٤٩.

<sup>(</sup>٢) قبيلة أسد: تنسب إلي أسد بن خزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر بن نزار ، وهي من القبائل المضرية ، كان موطن قبيلة أسد في الجاهلية في نجد غربي القصيم وشرقي جبلي طيء، وكانت تجاورها قبائل طيء وغطفان وهوازن وكنانة . ابن حزم: جمهرة أنساب العرب، ج١، ص١٤؛ السمعاني: الأنساب، ص٢١٤.

<sup>(</sup>٣) الواقدى : الردة ، ص ٤٨ - ٢٠١؛ الطبري : تاريخ الرسل والملوك ، ج٣، ص ٢٠٤ - ٣١٨. (٤) سامي بن عبد الله بن أحمد المغلوث: أطلس حروب الردة في عهد الخليفة الراشد أبي بكر الصديق رضي الله عنه ، ط٢ ، مكتبة العبيكان ، الرياض ١٠١٥م ، ص ٢٢٣.

اللواء الثاني: على رأسه عكرمة بن أبى جهل ووجهه إلى مسيلمة الكذاب زعيم قبائل بني حنيفة.

اللواء الثالث: وعلى رأسه شرحبيل بن حسنة وقد جعله أبو بكر مدداً لعكرمة بعد أن ينتهى المسلمون من أمر مسيلمه فإذا انتهوا منه صار شرحبيل إلى بلاد قضاعة ليكون مدداً لعمرو بن العاص.

اللواء الرابع: وعلى رأسه المهاجر بن أمية ووجهه إلى جنود الأسود العنسى في اليمن.

اللواء الخامس: وعلى رأسه سويد بن مقرن ووجهه إلى تهامة.

اللواء السادس: وعلى رأسه العلاء بن الحضرمي ووجهه إلى البحرين.

اللواء السابع: وعلى رأسه حذيفة بن محط ووجهه إلى عمان.

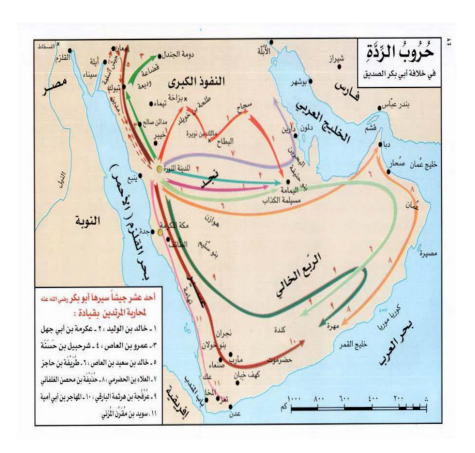
اللواء الثامن: وعلى رأسه عرفجة بن هرثمة ووجهه إلى مهرة.

وقد وجه أبو بكر ثلاثة من الألوية إلى شمال الجزيرة العربية على النحو التالى:

اللواء الأول: وعلى رأسه عمرو بن العاص لقتال قضاعة.

اللواء الثانى: على رأسه معن بن حاجز لقتال بنى سليم ومن انضم إليهم من هوازن.

اللواء الثالث: وعلى رأسه خالد بن سعيد لتتبع المرتدين والخرجين على مشارف الشام. (١).



خريطة توضح حروب الردة<sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>۱) لمزيد من التفاصيل عن حروب الردة انظر : أبو يوسف : المعرفة والتاريخ، ۲۰ تحقيق أكرم ضياء العمري، مؤسسة الرسالة، بيروت ۱۹۸۱ م، ج۱، ص ۲۷؛ البلاذري : فتوح البلدان ، ص ۱۰۳؛ الطبري : تاريخ الرسل والملوك ، ج۳، ص ۲۰۳ ، ۱۳۱۸؛ ابن كثير : البداية والنهاية ، ج ، ص ۲۰۱۸؛ أحمد سعد العش : حروب الردة "دارسة تحليلية" ، دار الكتب العلمية ، بيروت م ۲۰۱۵ م ، ص ۱۵-۳۵.

<sup>(</sup>٢) شوقى أبو ضيف: أطلس التاريخ الإسلامي ، ص٤٢.

# مسيلمة بن حبيب الحنفى (مسيلمة الكذاب):

مسلمة بن حبيب الملقّب بالكذاب رجل من بني حنيفة، يقال إن اسمه مسلمة وأن المؤرخين المسلمين يذكرونه باسم مسيلمة استحقاراً له كان قد تسمى بالرحمان فكان يقال له رحمان اليمامة، وكان يعمل كثيراً من أعمال الدجل، وادعى النبوة في عهد النبي صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم وشهد له أحد أتباعه أنه سمع الرسول يقول: أنه أشرك معه مسيلمة في الأمر، وتابعه كثير من أهل اليمامة، وخاصة من بني حنيفة، وكان يدعي الكرامات، ويقول المسلمون: (فأظهر الله كذبه ولصق به لقب الكذاب، وأراد إظهار كرامات تشبه معجزات النبي، فقد ذكر ابن كثير في البداية أنه بصق في بئر فغاض ماؤها، وفي أخرى فصار ماؤها أجاجاً، وسقى بوضوئه نخلا فيبست، وأتى بولدان يبرك عليهم فمسح على رؤوسهم فمنهم من قرع رأسه ومنهم من لثغ لسانه، ودعا لرجل أصابه وجع في عينيه فمسحهما فعمي. و تزوج من سجاح، مدعية النبوه أيضاً.

قتل في حديقة الموت بمعركة اليمامة أيام خلافة ابي بكر ، وقيل إن عمره حينئذ كان يناهز مائة وخمسين سنة، وقيل: إن الذي قتله وحشي بن حرب قاتل حمزة بن عبد المطلب يوم معركة أحد، عندما ادَّعي "مسيلمة الكذاب" النبوة قال له أتباعه: "إن محمدًا يقرأ قرآنًا يأتيه من السماء فاقرأ علينا شيئًا مما يأتيك من السماء"، فقال لهم: "يا ضفدع يا ضفدعين .. نُقِّي ما تَنُقِّين .. نصفُكِ في الماء ونصفك في الطين"، فتقزز أتباعه مما سمعوا وعلموا أنه ليس وحي سماء بل

هذيان معتوه، وانبرى له من بينهم أحد الأعراب قائلاً: "والله إني لأعلم أنك كذَّاب، وأعلم أن محمدًا صادق، ولكن كذاب ربيعة أحب إليَّ من صادق مضر"..

ثم بعث خالد الخيول حول اليمامة يلتقطون ما حول حصونها من مال وسبي، ثم عزم خالد على غزو الحصون، ولم يكن بقي فيها إلا النساء والصبيان والشيوخ الكبار، فخدعه مجاعة بن مرارة فقال إنها ملأى رجالاً ومقاتلة فهلم فصالحني عنها، فصالحه خالد لما رأى بالمسلمين من الجهد، وقد كلوا من كثرة الحروب والقتال، فصالحه خالد على الذهب والفضة والسلاح وربع السبي، فلما فرغا فتحت الحصون فإذا ليس فيها إلا النساء والصبيان، فقال خالد لجاعة: "ويحك خدعتني"، قال: "قومي ولم أستطع إلا ما صنعت"، ودعاهم خالد إلى الإسلام، فأسلموا عن آخرهم، ورجعوا إلى الحق، ورد عليهم خالد بعض ما كان أخذ من السبي، وساق الباقين إلى الصديق، وقد تسرى علي بن أبي طالب - رضي الله عنه - بجارية منهم، وهي أم ابنه محمد الذي يقال له محمد بن الحنفية -رحمه الله- وكانت هذه الموقعة في آخر السنة الحادية عشر من المحرة وأول السنة الثانية عشر من الهجرة النبوية الشريفة (۱).

#### خالد وطليحة:

كان طليحة من أولئك الذين أدعوا النبوة والتف حوله قومه من بنى أسد وأن فلول قبائل عبس وذبيان ومن آزرهم انضمت إليه بعد هزيمه المسلمين

<sup>(</sup>١) ابن كثير: البداية والنهاية، جـ٦، ص٥٥٥ وما بعدها.

لهم في زى القصة والربذة، وتابعهم في هذا الأمر قبائل طئ وغطفان وسليم وغيرها.

عمل أبو بكر على التغلب على طلحة فكلف عدى بن حاتم الطائى أن يمضى إلى قومه من بنى طئ وهم غير متفقين فريق خارج على الخليفة وينضم إلى طليحه وفريق يحج عن العصيان ويؤثر البقاء والانتظار فنصحهم طئ فلقى كلامه منهم موافقة وسألوه أن يتوسط لدى أبى بكر ليمهلهم حتى يسترجعوا من لحق بطليحة من قبيلتهم لئلا يفتك بمم ووعدوا بانضمامهم جميعاً إلى جيش المسلمين (۱).

سير أبو بكر خالد بن الوليد في أربعة آلاف جندى لقتال طليحة ولم يعلن عن سير خالد إلى بذاخة حيث يقيم طليحة وأتباعه وصل خالد إلى بذاخة لمقاتلة طليحة مما جعل طليحة يرسل من عنده من طئ لنجدة إخوانهم والدفاع عن بلاده.

بعث حالد طليعة من جنده إلى طليحة على رأسها ثابت بن مقرن وعكاشة بن محصن وتمكن عكاشة من قتل حبّال أخى طليحة ولكن عكاشة وثابتاً لقى مصرعهما على يد طليحة ورجالة انتصر المسلمون على طليحة فى موقعة بذاخة وفر طليحة إلى بلاد الشام (٢).

<sup>(</sup>۱) الطبرى: تاريخه، جـ٣، ص٢٥٣.

<sup>(</sup>۲) الطبرى: تاريخه، جـ۳، ص٢٥٤.

### حركة سجاح:

سجاح بنت الحارث بن الأسود من بني عقفان من بني يربوع من بني تعلب بن وائل بن ربيعة. (المرجع (بنو بكر بن وائل) ص عليم أخوالها من بني تغلب بن وائل بن ربيعة. (المرجع (بنو بكر بن وائل) ص النبوة بعد وفاة النبي محمد، لم تشر المصادر التاريخية أن الفرس هم الذين حرضوا سجاح للقيام بالدور المذكور كما أنه من الواضح ان مسيلمة كان يخشاها، وأنه تعهد بإعطائها نصف حاصلات اليمامة، وتسلمت منه بالفعل ربع هذه الحاصلات أن ثم قفلت راجعة إلى العراق أى أنها كانت عبئا عليه وليست عوناً له، وكانت حركة سجاح شأنها في ذلك شأن غيرها من الكهان رغبت أن تجرب حظها في إدعاء النبوة علها تنجح في ذلك، ولكن سجاح خذلت من جانب قومها الأولين بنو تميم وعبساً حاولت سجاح توحيدهم وحين يأست من بني تميم توجهت إلى بني حنيفة في اليمامة علها تقنع كاهنها مسيلمة بالانضواء تحت لوائها ولكنها فوجئت بقوة شخصيته، وتزوجت منه (٢)، ثم أسلمت بعد مقتل مسيلمة، و توفيت عام ٥٥ ه ح 700 م. توفيت في البصرة وصلى عليها عدد من الصحابة.

### حركة ملك بن نويره:

كان مالك بن نويره عامل الرسول على الصدقات في قومه، وبعد وفاة الرسول في رفض دفع الصدقات مما جعله مرتداً عن الإسلام.

<sup>(</sup>۱) الطبرى: تاريخه، جـ۲، ص۲۷٥.

<sup>(</sup>٢) الطبرى: تاريخه، ج٢، ص٢٧٥، ابن الأثير: الكامل، ج٣، ص٢٥٧.

د.محمد محمد ټاریخ إسلامي

ولما ذهب خالد بن الوليد إلى مالك بن نويره الذى قاتل مع سجاح، ارتاب خالد فى أمر مالك ومن معه، لما حدثه بعض الجيش بإسلامه وإسلام من معه، فحبسهم خالد فى ليلة شديدة البرد، ثم نادى أدفئوا أسراكم وكان معناها فى لغة بنى ثعلبة اقتلوا فقتلوهم، فلما عرف خالد ما جرى قال: ذلك أمر الله، وعرف عمر فحمل أبو بكر على خالد وقال: اعزله فإن فى سيفه رهقاً فأبى ووقف بجانب خالد وعذره فى ذلك.

# عوامل انتصار المسلمين في حروب الردة:

تسيير جيش أسامة إلى تخوم الروم مما حمل الكثير من القبائل التى كانت على وشك الانتفاض والتراجع وادخل فى روعها أن المسلمين لو لم يكونوا على قوة لما سيروا هذا الجيش.

براعة أبى بكر وخطته المحكمة فى إعداد الجيوش وتحريكها فى كل أنحاء حزيرة العرب، حيث أراد أن يفاجئ المرتدين وحاربهم حتى يشغل كل قبيلة بنفسها فلا تنضم إلى غيرها .

إيقاع خالد بن الوليد الهزيمة بأقوى زعماء المرتدين مما أضعف من شأنهم.

كان المسلم يحارب لحماية العقيدة الإسلامية ويرغب في الاستشهاد من أجل هذه الغاية الكريمة، أما المرتد فكان يحارب من أجل الزكاة أو العصبية القبلية.

# أهم نتائج حروب الردة:

1- تثبیت العقیدة التی کانت حیری بین المتمردین علیها والمدافعین عنها.

- ٢- أصبح أبو بكر الرجل الأول في الجماعة الإسلامية وأقر الجميع
   بجدارته في أن يكون خليفة لرسول الله.
- ٣- شعر المسلمون بعد ظفرهم فى حروب الردة بالثقة فى أنفسهم وأحسوا بمقدار القوة التى جنوها من اتحادهم فأدركوا أنهم إن ظلوا كذلك متحدين فلن تغلبهم قوة فى الأرض فانطلقوا يفتحون البلاد وينشرون دين الله فى الأرض.
- ٤- أحس أبو بكر من العرب هذه الروح ، فوجههم إلى الفتح.
  ٥- جمع القرآن الكريم فقد تم ترتيب آيات الله فى سور على عهد الرسول وبتوجيه منه لكن هذه السور لم تجمع فى كتاب واحد قبل وفاته، ولما قامت حروب الردة واستشهد فيها كثير من القراء الذين كانوا يحفظون القرآن أشار عمر بن الخطاب على أبى بكر رضى الله عنهما بضرورة جمع القرآن (1) لأنه كان عمر بن الخطاب على سعف النخيل وقطع الآدم (الجلد) وعظام ألواح الغنم والإبل، فأمر بتشكيل لجنة من أفضل القراء الذين حفظوا القرآن على عصر وأسند رئاسة هذه اللجنة إلى زيد بن ثابت (2) أحد كتاب الوحى الرسول

<sup>(</sup>١) ابن الجوزي : تلقيح فهوم أهل الأثر في عيون التاريخ والسير، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم - بيروت،١٩٩٧ م، ص٣٣٧؛ السيوطي : تاريخ الخلفاء، ص٦٢، ٦٣.

وقامت اللجنة بمقارنة المكتوب بما يحفظه أعضاؤها وغيرهم ثم دونت القرآن كله في صحف فكانت الصحف التي جمع فيها القرآن عند أبي بكر حتى توفاه الله ثم عند عمر حتى توفاه الله ثم عند حفصة بنت عمر رضى الله عنها<sup>(1)</sup>، وقد صارت هذه الصحف مصدراً للمصحف الذى أمر الخليفة عثمان بن عفان بكتابة عدة نسخ منه وتوزيعها على جهات الدولة الإسلامية، فتحقق بذلك بكتابة عدة نسخ منه وتوزيعها على جهات الدولة الإسلامية، فتحقق بذلك

ما إن انتهت حرب الردة سارع الصديق في نفيذ خطة الفتوحات لفتح العراق وبلاد الشام (٣)،

لما انتهت حروب الردة واستقرت الأمور في الجزيرة العربية، بدأ أبو بكر بتوجيه الجيوش لفتح البلاد، فجيَّش لفتح العراق جيشين:

بدر، فرده، وشهد أحدًا، وقيل: لم يشهدها، وإنما شهد الخندق ،وكان زيد يكتب لرسول الله الله الله على الله وغيره، وتعلم العبرية والسريانية بأمر النبي في ، وكتب بعد النّبي في لأبي بكر، وعمر، وكان من أعلم الصحابة ،وكان علّي بيت المال لعثمان، وهو الذي كتب القرآن في عهد أبي بكر، وعثمان، في ، وتوفّي بِالْمَدِينَةِ سنة إحْدَي أو اثْنَتَينِ أو أربع أو خمس أو ستّ وَخمسين وقيل سنة خَمْسَة أو ثَمَان وَأَرْبَعين وارتجّت الْمَدِينَة لمَوْته. ابن الأثير: أسد الغابة، ج٢، ص ٣٤٦؛ الدهبي: تذكرة الحفاظ، الكتب العلمية بيروت لبنان ١٩٩٨م ، ج١، ص٢٧؛ الصفدي: الوافي بالوفيات، ج٥١، ص١٦٠٠

١) السيوطى: تاريخ الخلفاء، ص٧٧.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الحجر اية ٩

<sup>(</sup>٣) لمزيد من التفاصيل عن الفتوحات الإسلامية في عهد سيدنا أبو بكر الصديق أنظر: الواقدي : فتوح الشام، ج١، ص١٢٠ ابن حجر العسقلاني : الإصابة، ج١، ص٢٢٠ الصلابي : الانشراحُ وَرَفعُ الضِّيق في سِيرة أبي بَكْر الصِّديق، ص٥٠٠، ٣٧٧

د.محجر محمد ټاريخ إسلامي

الجيش الأول بقيادة حالد بن الوليد، وكان يومئذ باليمامة، فكتب إليه يأمره بأن يغزو العراق من جنوبه الغربي، ، وشرع أبو بكر في تجهيز السرايا والبعوث والجيوش إمداداً لخالد. كان تاريخ بعث حالد إلى العراق في شهر رجب وقيل في المحرم سنة ١٢ه.

الجيش الثاني بقيادة عياض بن غنم، وكان بين النباج (قرية في منتصف الطريق بين مكة والبصرة) والحجاز، فكتب إليه بأن يغزو العراق من شماله الشرقي بادئاً بالمصيخ، وهي موضع على حدود الشام مما يلي العراق حتى تلقى خالداً".

كان المثنى بن حارثة قد قدم على أبي بكر وحثه على محاربة الفرس وقال له: «ابعثني على قومي»، ففعل أبو بكر ذلك، فشرع المثنى في الجهاد بالعراق، ثم بعث إلى أبي بكر يستمده فكتب إليه أبو بكر: «أما بعد، فإني قد بعثت إليك خالد بن الوليد إلى أرض العراق، فاستقبله بمن معك من قومك، ثم ساعده ووازره وكانفه، ولا تعصين له أمراً ولا تخالفن له رأياً، فإنه من الذين وصف الله تبارك وتعالى في كتابه: «محمدٌ رسولُ الله والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم تراهم ركعاً سجداً»، فما أقام معك فهو الأمير، فإن شخص عنك فأنت على ما كنت عليه . «لم يلبث خالد أن قدم العراق ومعه ألفا رجل ممن قاتل المرتدين، وحشد ثمانية آلاف رجل من قبائل ربيعة، وكتب إلى ثلاثة من الأمراء في العراق قد اجتمعت لهم جيوش لغرض الجهاد فاستحابوا وضموا جيوشهم

د.محمت محمد تاریخ إسلامی

التي بلغ تعدادها مع جيش المثنى ثمانية آلاف، فأصبح جيش المسلمين ثمانية عشر ألفاً. وقد اتفقوا على أن يكون مكان تجمع الجيوش الأبلة، وقبل أن يسير خالد إلى العراق كتب إلى هرمز صاحب ثغر الأبلة كتاب إنذار يقول فيه: «أما بعد، فأسلم تسلم أو اعتقد لنفسك وقومك الذمة وأقرر بالجزية، وإلا فلا تلومن إلا نفسك، فقد جئتكم بقوم يحبون الموت كما تحبون الحياة». وحين قارب خالد العدو جعل الجيش ثلاث فرق، وأمر أن تسلك كلُّ فرقة طريقاً، فجعل المثنى على فرقة المقدمة، ثم تلتها فرقة عليها عدي بن حاتم الطائي، وخرج خالد بعدهما وواعدهما الحضير، ليجتمعوا به ويصمدوا لعدوهم.

# معركة ذات السلاسل

سمع هرمز بمسير خالد بن الوليد، وعلم أن المسلمين تواعدوا الحضير، فسبقهم إليه وجعل على مقدمته القائدين "قباذ" و "أنو شحان"، فلما بلغ خالداً أنهم يمموا الحضير عدل عنها إلى كاظمة، فسبقه هرمز إليها ؟ واتفق هرمز مع حاميته على أن يبارز خالداً ثم يغدروا به ويهجموا عليه، فبرز بين الصفين ودعا خالداً إلى البراز فبرز إليه، والتقيا فاختلفا ضربتين، واحتضنه خالد فحملت حامية هرمز على خالد وأحدقوا به، فما شغله ذلك عن قتل هرمز، وما أن لمح ذلك القعقاع بن عمرو حتى حمل بجماعة من الفرسان على حامية هرمز، وحمل المسلمون من وراء القعقاع حتى هزموا الفرس. وقد كان الفرس قد ربطوا أنفسهم بالسلاسل حتى لا يفروا، فلم تغن عنهم شيئاً أمام المسلمين،

وغنم المسلمون من الفرس حمل ألف بعير، وبعث حالد سرايا تفتح ما حول الحيرة من حصون فغنموا أموالاً كثيرة، ونجح حالد بن الوليد في هزيمة جيوش الفرس في المذار ، وقتل قائدهم قارن بيد معقل بن الأعمش بن النباش وقتل منهم ثلاثون ألفاً، ولجأ بقيتهم إلى السفن فهربوا عليها، وأقام حالد بالمذار وصل نبأ نكبة الفرس في المذار إلى كسرى، فبعث جيش عظيم، وأردفه بحيش آخر عليه "بحمن جاذويه"، حتى انتهى إلى الولجة، وبدأت المعركة واشتد القتال بين الفريقين، فحلت به الهزيمة المنكرة بجيوش الفرس ونجح حالد بن الوليد فتح الحيرة ، وفتح الأنبار وعين التمر ودومة الجندل(١) .

# فتوحات الشام في عهد أبي بكر

كان اهتمام المسلمين بالشام منذ عهد النبي محمد، فقد كتب إلى هرقل عظيم الروم وغيره من أمراء الشام كتباً يدعوهم فيها إلى الإسلام، كما أرسل جيشاً إلى مؤتة في الشام فكانت معركة مؤتة، ثم قاد غزوة تبوك بنفسه. ولما تولى أبو بكر الخلافة، أصر بعد وفاة النبي على إنفاذ جيش أسامة بن زيد، ثم دعا

175

<sup>(</sup>۱) لمزيد من التفاصيل عن الفتوحات الإسلامية في بلاد العراق في عهد الخليفة أبو بكر الصديق أنظر: ابن كثير: البداية والنهاية: ج٦، ص ٣٤٧؛ الصلابي: الانشراخ وَرَفعُ الضِّيق في سِيرة أبي بَكْر الصِّديق، ص٣٠٥، ٣٧٧؛ محمد رضا: أبو بكر الصديق أول الخلفاء الراشدين الناشر: دار الكتاب العربي ٢٠٠٤م، ص٦٣- ٧٨.

د.محجر محمد ټاريخ إسلامي

الناس إلى الجهاد، وعقد الألوية لأربعة جيوش أرسلها لفتح الشام، وأمركل أمير أن يسلك طريقاً غير طريق الآخر، وهذه الجيوش هي:

جيش يزيد بن أبي سفيان: كانت مهمته الوصول إلى دمشق وفتحها ومساعدة الجيوش الأربعة عند الضرورة، وكان جيش يزيد أول الأمر ثلاثة آلاف، ثم عززه الخليفة بالإمدادات حتى صار معه بحدود سبعة آلاف رجل.

جيش شرحبيل بن حسنة: حدد أبو بكر لمسير شرحبيل بن حسنة ثلاثة أيام بعد مسير يزيد بن أبي سفيان، وكان جيش شرحبيل ما بين ثلاثة آلاف إلى أربعة آلاف، وأمره أن يسير إلى تبوك والبلقاء ثم بصرى، وهي آخر مرحلة، فتقدم شرحبيل نحو البلقاء حيث لم يلق مقاومة تُذكر، وكان يسير على الجناح الأيسر لجيش أبي عبيدة بن الجراح، والجناح الأيمن لجيش عمرو بن العاص في فلسطين، فأوغل في البلقاء حتى بلغ بصرى، فأخذ يحاصرها، فلم يوفق في فتحها لأنها كانت من المراكز الحصينة.

جيش أبي عبيدة بن الجراح: وكان يتراوح ما بين ثلاثة آلاف إلى أربعة آلاف بعادة بن المدينة ماراً بوادي آلاف محاهد، وهدف ذلك الجيش حمص. سار أبو عبيدة من المدينة ماراً بوادي القرى إلى الجابية، وكان هذا الجيش الجناح الأيسر لجيش يزيد، والجناح الأيمن لجيش شرحبيل

جيش عمرو بن العاص: وجهه أبو بكر إلى فلسطين، وكان تعداده يتراوح من ستة آلاف إلى سبعة آلاف مجاهد، فسلكت طريقاً لساحل البحر

د.محمد محمد ټاریخ إسلامي

الأحمر حتى وادي عربة في البحر الميت، ونظم عمرو بن العاص قوة استطلاع مؤلفةً من ألف مجاهد يقودها عبد الله بن عمر بن الخطاب، ودفعها باتجاه محور تقدم الروم، فاصطدمت هذه القوة بقوة للروم، ولكنها انتصرت عليهم.

وقد كان للروم في الشام جيشان كبيران: أحدهما في فلسطين والآخر في أنطاكية، وعندما شهد قائد الروم هرقل توغل الجيوش الإسلامية، أصدر أوامره لقواته بالتوجه لتدمير الجيوش الإسلامية الأربعة كل على حدة. فراسل قادةً المسلمين أبا بكر يخبرونه بأمر الروم، فشرع بإمدادهم بالرجال والسلاح والخيول وما يحتاجونه، فأرسل هاشم بن عتبة بن أبي وقاص ومعه ألف مقاتل إلى أبي عبيدة، وأرسل سعيد بن عامر بن حذيم ومعه سبعمائة رجل إلى يزيد بن أبي سفيان . وقرر قادة المسلمين الانسحاب من جميع الأراضي التي فتحوها والتجمع في مكان واحد لإحبار الروم على حوض معركة فاصلة تخوضها كل الجيوش الإسلامية، فاتفقوا أن يكون التجمع باليرموك، وأن يتم الانسحاب مع تجنب الاشتباك مع العدو، فانسحب أبو عبيدة من حمص، وانسحب شرحبيل بن حسنة من الأردن، وانسحب يزيد بن أبي سفيان من دمشق، وأخذ عمرو بن العاص في الانسحاب تدريجياً من فلسطين.

وقرر أبو بكر أن ينقل خالد بن الوليد بجيشه إلى الشام وأن يتولى قيادة الجيوش بها، فحشد خالد جنوده وانطلق ليعبر إلى الشام عبر صحاري رهيبة، وبعد خمسة أيام من الترحال وصل جيش خالد إلى الشام.

د. محمد محمد تاریخ إسلامی

### معركة أجنادين

كان عمرو بن العاص ينسحب بمحاذاة ضفة نهر الأردن لكي يلتقي بجيوش المسلمين الأخرى، فقرر خالد بن الوليد أن يسرع وينضم إلى جيش عمرو بن العاص، فانحدر من اليرموك إلى سهل فلسطين، وتحرك عمرو بن العاص إلى أجنادين، وعندما وصلت قوات خالد أصبح جيش المسلمين بحدود ثلاثين ألف مقاتل، فما أن اصطدمت قوات عمرو بن العاص بالروم حتى انقض خالد بقواته الرئيسة، وجرت معركة عنيفة، وكان لمهارة القائدين خالد وعمرو العسكرية دور كبير في تحقيق النصر الحاسم، حيث وُجِّهت قوة اقتحامية اخترقت صفوف العدو حتى وصلت إلى قائد الروم فقتلوه، وبمقتل القائد انمارت مقاومة الروم وهربوا في اتجاهات مختلفة.

# معركة اليرموك

بعد انتصار المسلمين في أجنادين اجتمعوا في اليرموك، وتحركت جيوش الروم بقيادة "تيدور" ونزلت في منزل واسع الطعن واسع المطرد ضيق المهرب، وكان عدد المسلمين أربعين ألف مقاتل أو خمسة وأربعين ألفاً يقودهم خالد بن الوليد، وأما عدد الروم فيُقدَّر بمائتين وأربعين ألفاً بقيادة "تيدور"، وقسم خالد جيشه، فجعل على فرقة القلب أبا عبيدة بن الجراح ومعه عكرمة بن أبي جهل والقعقاع بن عمرو، وعلى فرقة الميمنة عمرو بن العاص ومعه شرحبيل بن حسنة، وعلى فرقة الميسرة يزيد بن أبى سفيان.

وفى أثناء هذه المعركة توفى سيدنا أبو بكر الصديق وتولى الخلافة سيدنا عمر بن الخطاب والذى قام بعزل سيدنا خالد بن الوليد من قيادة الجيش وتولية سيدنا أبو عبيدة عامر بن الجراح (١)

بدأ القتال وحميت الحرب، وتقدمت صفوف الروم فحملت ميسرتهم على ميمنة المسلمين فانكشف قلب الجيش الإسلامي من ناحية الميمنة، واستطاع الروم إحداث ثغرة في صفوف المسلمين والتسلل إلى مؤخرتهم، فثبت المسلمون حتى صدوا الروم، ثم ركبهم الروم فزال المسلمون من الميمنة إلى القلب، وانكشف طائفة من الناس إلى العسكر، وثبت سور من المسلمين عظيم يقاتلون تحت راياتهم، ثم تنادوا فتراجعوا حتى نهنهوا مَن أمامهم من الروم وأشغلوهم عن اتباع من انكشف من الناس . ثم حملت ميمنة الروم على ميسرة المسلمين حملة شديدة، فانكشف قلب المسلمين من ناحية الميسرة وركب الروم أكتاف من انهزم من المسلمين، وتبعوهم حتى دخلوا معسكر المسلمين، فاستقبلتهم نساء المسلمين بالحجارة وأعمدة الخيام يضربنهم على وجوههم فرجعوا إلى القتال، وقتلوا من الروم خلقاً كثيراً. وحاولت ميسرة الروم مرة أخرى شن الهجوم على ميمنة المسلمين، فشدوا على عمرو بن العاص وجنده في محاولة اختراق الصفوف لكي يطوِّقوهم، وقاتل عمرو وجنده عن مواضعهم، إلا أن الروم تمكنوا

177

<sup>(</sup>١) ابن حبان : السيرة النبوية، ج٢، ص٤٦٣.

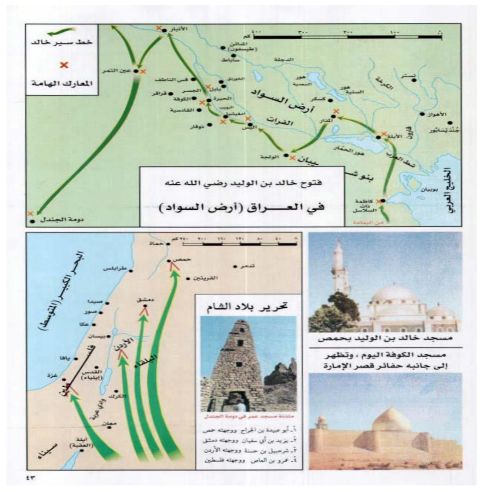
من دخول معسكرهم، ونزلت المسلمات من التل وأخذن يضربن وجوه الرجال المراجعين، وبذلك ارتدت إلى المسلمين عزائمهم، ودخلوا للقتال مرة أخرى، وحمل المسلمون على الروم من جديد حتى أزاحوهم عن المواضع التي كسبوها.

وحمل خالد بمن معه من الخيالة على الميسرة التي حملت على ميمنة المسلمين فأزالوهم إلى القلب، فقُتل من الروم في حملته هذه ستة آلاف، ثم اعترضهم فحمل بمائة فارس معه على نحو من مائة ألف، فما وصل إليهم حتى انقض جميعهم، وحمل المسلمون عليهم حملة رجل واحد فانكشفوا، وحاز المسلمون ماكان هنالك من الغنائم، وكان عدد قتلى المسلمين ثلاثة آلاف منهم: عكرمة بن أبي جهل، وابنه عمرو، وسلمة بن هشام، وعمرو بن سعيد، وأبان بن سعيد. وكان عدد قتلى الروم مائة وعشرين ألفاً، منهم ثمانون ألفاً مقيدون بالسلاسل وأربعون ألفاً مطلقون سقطوا جميعهم في الوادي(۱).

وتوفي سيدنا أبو بكر الصديق هوعمره ثلاث وستون سنة في جمادي الآخرة من سنة ثلاث عشرة من الهجرة، وكانت مدة ولايته

<sup>(</sup>١) لمزيد من التفاصيل عن الفتوحات الإسلامية في بلاد الشام في عهد الخليفة أبو بكر الصديق أنظر: الواقدي: فتوح الشام، ج١، ص١٢- ٧؛ ابن كثير: البداية والنهاية: ج٦، ص ٣٤٧؛ ابن حجر العسقلاني: الإصابة، ج١، ص٢٢؛ الصلابي: الانشراحُ وَرَفعُ الضِّيقِ في سِيرة أبي بَكْر الصِّديق، ص٥٠، ٣٧٧.

سنتين ونصف، بعد أن اختار سيدنا عمر بن الخطاب خليفة بعده بعد مشاورة كبار الصحابة (١).



خريطة توضح فتوح العراق وبلاد الشام (٢)

179

<sup>(</sup>۱) خليفة ابن خياط: تاريخه، ص١٢١، ١٢٢؛ الطبري: تاريخ الرسل والملوك، ج٣، ص١٤١. ٢٦٨؛ ابن الأثير: الكامل في التاريخ، ج٢، ص ٢٦٦، ٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) شوقى أبو ضيف: أطلس التاريخ الإسلامي، ص٤٣٠.

# خلافة سيدنا عمر بن الخطاب 🐞 (١٣ - ٢٣ هـ ١٣٠ - ٢٤ ٦م)

#### نسبه:

عمر بن الخطاب بن نفيل بن عبد العزى بن رباح بن قرط بن زراح بن عدى بن كعب بن لؤى، أمير المؤمنين، أبو حفص القرشي العدوى الفاروق.

ولد عمر بعد عام الفيل بثلاث عشرة سنة، وكان من أشراف قريش، وأسند إليه السفارة في الجاهلية. فكان مبعوث قريش إلى القبائل الأحرى في السلم والحرب،أسلم عمر في السنة السادسة من البعثة النبوية. بعد أربعين رجلا وإحدى عشرة امرأة، وقيل: بعد خمسة وأربعين رجلا وإحدى عشرة امرأة. ولما أسلم عمر ظهر الإسلام في مكة، وكان إسلام عمر فتحاً، وكانت هجرته نصراً، وكانت إمامته رحمة، وهو الذي جعل المسلمين يصلوا حول الكعبة،هاجر عمر بن الخطاب علناً، ولما حان وقت هجرته تقلد سيفه، ومر على أشراف قريش محذرهم من اللحاق به قائلا: من أراد أن تثكله أمه، وييتم ولده ، وترمل زوجته فليلقني وراء هذا الوادي"(۱).

# استخلاف عمر رها:

قد يبدو للوهلة الأولى أن استخلاف عمر المسلم عن أسسه عن اختيار أبى بكر الله وأنه تم عن طريق التعيين لا البيعة، ولكننا إذا نظرنا لم نجد فرق كبير بين الموقفين ولوجدنا في استخلاف عمر التزاما كاملاً بالمبادئ التي تحققت في الاختيار الأول من تفويض الأمر للأمة والبيعة الخاصة من جانب أهل الحل والعقد ثم البيعة العامة من جانب الأمة.

17.

<sup>(</sup>۱) ابن سعد : الطبقات ، ج $^{8}$ ، ص $^{8}$ ؛ ابن عساكر : تاريخ دمشق، ج $^{8}$ ، ص $^{8}$ ؛ البلاذري: أنساب الأشراف، ج $^{8}$ ، ص $^{8}$ ؛ البلاذري:

حرص أبو بكر على الالتزام بالمبدأ الأول وهو تفويض الأمر للأمة، فلما شعر بدنو أجله حين اشتد عليه المرض رأى أن يرشح للخلافة شخصاً من بعده فوقع اختياره على عمر بن الخطاب في فاستدعى كبار الصحابة واستشار عدد من المهاجرين والأنصار فقالوا كلهم خيراً، ودعا أبو بكر عثمان في منفردا فقال له: أكتب: "بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما عهد أبي بكر ابن أبي قحافة في آخر عهده بالدنيا خارجاً منها وعند أول عهده بالآخرة داخلاً فيها... إني استخلفت عليكم بعدى عمر بن الخطاب في فاسمعوا له وأطيعوا... فإن عدل فذلك ظنى به وعلمى فيه وإن بدل فلكل امرئ ما اكتسب من الإثم والخير أردت ولا أعلم الغيب وسيعلم الذين ظلموا أى منقلب ينقلبون.

ثم أمر أبو بكر عثمان عثمان أن يخرج للناس بهذه الوثيقة ومعه عمر الله عثمان للناس أتبايعون لمن في هذا الكتاب؟ قالوا نعم وقال بعضهم قد علمنا به إنه عمر فأقر الناس بذلك جميعاً (١).

# وضع التقويم الهجرى:

كان عمر بن الخطاب أول من وضع التقويم الهجرى للتاريخ به منذ هجرة الرسول وشي إلى المدينة، وشرع في ذلك سنة ست عشرة في شهر ربيع الأول.

171

<sup>(</sup>۱) خليفة ابن خياط: تاريخه، ص١٢١، ١٢٢؛ الطبري: تاريخ الرسل والملوك، ج٣، ص١٩٤؛ ابن حبان :السيرة النبوية وأخبار الخلفاء، تحقيق الحافظ السيد عزيز بك وجماعة من العلماء، ط٣، الكتب الثقافية - بيروت ١٤١٧ هـ، ج٢، ص٤٥٣ - ٤٥١؛ ابن خلدون: العبر، ج٢، ص١٥٠ - ١٥٨.

# الفتوحات الإسلامية في زمن عمر بن الخطاب عله:

كانت الجيوش الإسلامية مشتبكة في حروب على جبهة الفرس والروم عندما تولى سيدنا عمر بن الخطاب مقاليد الخلافة، فحرص على إرسال النجدات من المدينة لتعزيز تلك الجبهات، فتح سيدنا عمر «الفتوح العظام في كل بلد»، ومن فتوحه مصر والشام والعراق والجزيرة وفارس وبلاد الشام وفلسطين ، مما لم يفتح مثله على أحد قبله ولا بعده، ونجح في الإستيلاء على الإمبراطورية الفارسية وتمزيق الإمبراطورية الفارسية (1).

# الفتوحات والمعارك الإسلامية في عهد الخليفة عمر بن الخطاب

- موقعة الجسر سنة ١٣هـ.
- فتوح بلاد الشام وبیت المقدس سنة ۱ ٤ هـ.
  - معركة القادسية سنة ١٦هـ:
    - فتح المدائن سنة ١٦ ه.
      - فتح مصر سنة ١٨ه.
- فتح برقة وطرابلس (۲۲ ۲۳هـ/۲۴۲)

### د-معركة الجسر:

انزعج الفرس من الهزائم التي لحقت بهم على يد المسلمين. وعزموا على حشد قوة كبيرة لملاقاة المسلمين عند موضع يدعى المروحة حيث وقعت معركة

177

<sup>(</sup>۱) أبي زرعة الدمشقي: تاريخ أبي زرعة ،دراسة وتحقيق: شكر الله نعمة الله القوجاني ، مجمع اللغة العربية – دمشق (د.ت) ، ص١٧٥- ١٨٢؛ قتيبة الدينوري: المعارف، ص١٨٢؛ ابن الجوزي: المنتظم ، ج٤، ص١٣٦-١٥١.

الجسر. وكانت قوات الفرس تقف على الجانب الشرقى من نمر الفرات بينما تقف قوات المسلمين على الجانب الغربي بقيادة أبو عبيد بن مسعود الثقفي. وأقام المسلمون حسرا. وعبروا عليه. وكانت قوات الفرس تتألف من أربعة آلاف ومعهم الفيلة. ودار قتال عنيف، وكاد المسلمون يظفرون بالنصر لولا أن وقع أبو عبيد فبرك عليه الفيل فمات، وكر الفرس على المسلمين، فأسرع رجل من ثقيف يدعى عبد الله بن مرثد الثقفى إلى الجسر فقطع على المسلمين خط الرجعة، ليحثهم على الصمود وتكبد المسلمون خسائر كبيرة في هذه المعركة (۱).

## المسير إلى القادسية:

أستدعى عمر بن الخطاب سعد بن أبي وقاص وكان على صدقات هوازن فولاه الجيش وأمره بالسير ومعه أربعة آلاف ثم أمده بألفي يماني وألفي بحديّ وكان مع المثنى ثمانية آلاف ومات المثنى قبل وصول سعد وتتابعت الإمدادات حتى صار مع سعد سته و ثلاثون ألفاً.

أما الفرس فقد أجبر يزدجرد رستم على قيادة الجيش الفارسي بنفسه وأرسل سعد وفداً إلى رستم فيهم: النعمان بن مقرن المزيي وبسر بن أبي رهم والمغيرة بن شعبة (٢)والمغيرة بن زرارة.

<sup>(</sup>١) ابن حبان : السيرة النبوية وأخبار الخلفاء، ج٢، ص٤٦٠ - ٤٦٣ .

<sup>(</sup>٢) المغيرة بن شعبة : هو المغيرة بن شعبة بن أبي عامر بن مسعود الثقفي، من كبار الصحابة اتصف بالشجاعة والمكيدة والدهاء، كَانَ الْمُغِيرةُ مِنْ دُهَاةِ الْعَرَبِ، وَدَوِي آرَائِهَا، أَسْلَمَ عَامَ الْخَنْدَقِ وَشَهِدَ الْحُدَيبِية، وَبَعَثَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّي اللَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ بَعْدَ إِسْلَامٍ أَهْلِ الطَّائِفِ هُو وَأَبُو الْخَنْدَقِ وَشَهِدَ الْيمَامَةُ وَالْيرْمُوكَ، وَشَهِدَ الْيمَامَةُ وَالْيرْمُوكَ، وَشَهِدَ الْمَامَةُ وَالْيرْمُوكَ، وَشَهِدَ الْيمَامَةُ وَالْيرْمُوكَ، وَشَهِدَ الْقادسية، وولاه سيدناعمر فتوحا كثيرة، منها همدان وَمَيسَانُ، اسْتَنَابَهُ سيدنا عُمَرُ عَلَي الْبَصْرةِ، وَوَلَاهُ الْكُوفَة، وَاسْتَمَرَّ بِهِ عُثْمَانُ حينا ثم عزله، فبقي معتزلا حَتَّي كَانَ أَمْرُ الْحَكَمَينِ فَلَحِقَ بِمُعُولِيةً وَلاهُ عَلَي وصالح معاوية الحسن ودخل الكوفة ولاه عَلَيهَا فَلَمْ يزلُ أَمِيرَهَا حَتَّي ،و

ح. محمد محمد تاريخ إسلامي

وسار رستم وفي مقدمته (الجالينوس) وجعل في ميمنته (الهرمزان) وعلى الميسرة (مهران بن بحرام) ثم سار رستم حتى وصل الحيرة ثم النجف حتى وصل القادسية ومعه سبعون فيلاً. نعم

#### القتال

قتل رستم فانهارت حينئذ معنويات الفرس فانهزموا وعبروا النهر فتبعهم المسلمون يخزونهم برماحهم فسقط من الفرس في النهر ألوفا.

وقتل من المسلمين ليلة الهرير ويوم القادسية ألفان وخمسممائة، ومن الفرس في الليلة نفسها عشرة آلآف ولحق زهرة بن الحوية التميمي الجالينوس فقتله.

#### استشهاد الخليفة عمر بن الخطاب:

طعن أبو لؤلؤة المحوسى (١) غلام المغيرة بن شعبة الخليفة عمر بن الخطاب ثلاث طعنات في حسده أثناء تأديته لصلاة الصبح، وتوفى بعدها بثلاثة أيام.

تُونِّ المغيرة بن شعبة بالكوفة سنة خمسين للهجرة، وهو ابن سبعين سنة ابن كثير : البداية والنهاية، طبعة دار الفكر، ج٨، ص٤٨.

# الخليفة عثمان بن عفان (٢٣-٣٥ه/ ٤٤ ٦-٦٥٦م)

#### شخصية عثمان:

كان عثمان عندما اعتلى عرش الخلافة قد تقدم فى السن تقدماً كبيراً، فقد قيل إنه كان فى ذلك الحين فى السبعين من عمره، وشفع له فى الوصول إلى الخلافة ماضيه الجيد فى سبيل الدعوة الإسلامية، إذ كان أحد العشرة المبشرين بالجنة وأحد الستة الذين توفى رسول الله وهو عنهم راض.

كان عثمان غنياً انفق معظم أمواله في سبيل نشر الدعوة الدينية، شديد الإيمان بصدق رسالة النبي صلى الله عليه وسلم، وقد تزوج ببنتين من بناته، كما كان طيب القلب خالص العقيدة سخياً، وذاع عنه الجود والكرم والبذل للقريب والبعيد حتى قلده عماله وكثير من أهل عصره في طريقته واقتدوا بفعله.

#### •انتخابه:

#### اختيار عثمان رهيه :

عندما طعن عمر على يد أبى لؤلؤة الجوسى قال الناس له: أوصى يا أمير المؤمنين أى استخلف كما فعل أبو بكر الصديق حتى لا يختلف المسلمون من بعده تدبر عمر رغم جراحة النازفة هل يتحمل المسؤولية حياً وميتاً؟ أم يترك الأمة عرضاً للاختلاف وقال من استخلف لو كان أبو عبيده حيا استخلفته، فإن سئلنى ربى سمعت نبيك يقول: إنه أمين هذه الأمة، ولو كان سالم مولى أبى حذيفة حياً استخلفته فإن سئلنى ربى قلت: سمعت نبيك يقول إن سالماً شديد الحب لله، وإن كان معاذ بن جبل حياً لاستخلفته، فإن سألني ربى قلت: سمعت نبيك يقول إن استخلف فقد نبيك يقول إن استخلف فقد البيك يقول إن معاذاً أعلم أمتي بالحلال والحرام، ثم قال إن استخلف فقد الستخلف من هو خير منى وإن اترك فقد ترك من هو خير منى ولن يضيع الله استخلف من هو خير منى ولن يضيع الله

د.محمد محمد ټاریخ إسلامي

دينه فخرجوا، وأخيراً استقر رأيه على أن يجعل مسؤولية الأمة في يدها ويد ممثليها، وفي نفس الوقت يقيها الشقاق والاختلاف وقال للمقداد بن الأسود: إذا وضعتموني في حفرتي: فاجمع هؤلاء الرهط في بيت، حتى يختاروا رجلا منهم، فأمر بتشكيل مجلس شورى يضم ستة من المرشحين هم عثمان وعلى والزبير وطلحة وعبد الرحمن بن عوف وسعد بن أبي وقاص، ويحضر معهم ابنه عبد الله على أن يكون رأيه شورياً فقط يلجأ إليه القوم للترجيح وليس له حق الترشيح وبني عمر اختياره لهم على أنهم الستة الباقون من العشرة الذين بشرهم الرسول المنه المنه واعتبر ذلك تزكية لهم ومدعات للثقة فيهم.

وحدد عمر مهمة المجلس ومدة انعقادة ونظام العمل داخله، فجعل لكل واحد من هؤلاء الستة حقين حق الترشيح، وحق الاختيار فعليهم أن يختاروا واحداً من بينهم وأمهلهم ثلاثة أيام بعد وفاته لايزيدون عنها ووضع الضمانات لحسم الخلاف منها:

- أمر صهيباً أن ينوب عن الخليفة في هذه المدة ويصلى بالناس ويتابع مجلس الشوري.
  - إذا حرج أحدهم على رأى الأغلبية فعليه أن يضربه بالسيف.
- إن رضي ثلاثة رجلاً وثلاثة رجلاً فليحكموا عبد الله بن عمر فإن لم يرضوا رأيه فليكونوا مع الذين فيهم عبد الرحمن بن عوف، ويقتلون الباقين إن أصروا على الخلاف.
- أمر عمر بانعقاد الجحلس عقب وفاته دون انتظار طلحة الذي كان غائباً عن المدينة فإن حضر نضم إليهم وان تأخر سقط حقه في الترشيح.

- ولا يأتين اليوم الرابع إلا وعليكم أمير منكم ولا أظن أن يلى إلا أحد هذين الرجلين على وعثمان.

- إن اجتمع خمسة ورضوا رجلاً وأبي واحد فاضرب رأسه بالسيف.
  - إن اتفقا أربعة فرضوا رجلاً منهم وأبي اثنان فاضرب رأسهما.
- ونهى كل واحد منهم إن صار خليفة عن تفضيل الأقارب وحملهم على رقاب الناس وأوصى من يصير خليفة من بعده بالأنصار خيراً وبالعرب.

# اتساع الدولة العربية زمن الخليفة عثمان الماع

كانت الدولة العربية حتى وفاة عمر دولة برية وليست بحرية: فكانت جيوشها تحارب براً، ولم نسمع إلى ذلك الوقت بواقعة بحرية أو بإنشاء أسطول، ولكن في عهد عثمان ابتدأت الدولة الإسلامية في تكوين قوة بحرية كبيرة. ويقال إن معاوية (١) استأذن عمر في إنشاء أسطول يغزو به الروم في البحر، وذلك لأن معاوية وجد أن أساطيل الروم لا تبرح تهدد شواطئ الشام، إلا أن عمر امتنع عن ذلك لخوفه على المسلمين من ركوب البحر، ولكن الضرورة كانت ماسة لإنشاء أسطول، إذ أصبح العرب أمام البيزنطيين وجهاً لوجه، فلما جاءت خلافة عثمان عرض عليه معاوية الفكرة من جديد، فأذن له عثمان على شرط خلافة عثمان عرف عليه معاوية الفكرة من جديد، فأذن له عثمان على شرط

<sup>(</sup>۱) معاوية بن أبي سفيان : هو معاوية بن أبي سفيان بن صخر بن حرب بن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف بن قصي، وأمه هند بنت عتبة، ويكني أبا عبد الرحمن، وُلد قبل الهجرة بنحو خمسة عشر عامًا، اأسلم عام الفتح، سنة (۸هـ)، ، وأصبح منذ أن أسلم كاتبًا من كتَّاب الوحي لرسول الله شي و شارك في في حروب الردة، وفي فتوح الشام ،عينه سيدنا عمر بن الخطاب واليا علي الشام كله، بعد وفاة أخيه «يزيد» سنة (۸۱هـ) ، ، و أقره سيدنا عثمان بن عفان (۲۳ - ۳۱هـ) علي ولايته، وبويع بالخلافة لما تنازل سيدنا الحسن عن الخلافة له، ومَاتَ مُعَاوِية في بِدِمَشْق يوْم الْخَمِيس لثمان بَقينَ من رَجَب وَهُوَ ابْن اثْنَيْنِ وَتَمَانِينَ سنة وَيقَال ثَمَانِينَ وَيقَال سِتَ وَتَمَانِينَ وَيقَال سِتُ وَتَمَانِينَ عنه وَلايته تسع عشرة سنة وَتَلائة أشهر وَعشْرين يؤمًا . خليفة بن خياط: تاريخ خليفة بن خياط ،ط۲، تحقيق أكرم ضياء العمري، دار القلم ، مؤسسة الرسالة - دمشق ، بيروت١٣٩٧ هـ، حراك ؛ أبو الفداء عماد الدين :المختصر في أخبار البشر، المطبعة الحسينية المصرية (د.ت) ج١، ص١٨٤.

ألا يجبر مسلما على ركوب البحر، فحد معاوية فى إنشاء أسطول جعل رجاله من العرب اليمنيين، وأمر على الأسطول الإسلامي عبد الله بن قيس الحارثي فكان أول أمراء البحر، وقد حارب معاوية بهذا الأسطول البيزنطيين حتى وصل إلى عمورية فى آسيا الصغرى كما استولى على جزيرتي قبرص ورودس وفتح كثيراً من الحصون، وصار إلى أرمينية الصغرى حتى وصل إلى فاليقلا فصالحه أهلها ثم استمر فى فتوحه حتى بلغ تفليس (١).

#### معركة ذات الصواري ٣٤ هـ:

عظم على الروم انتصارات المسلمين عليهم في كل المعارك وأخذ الشام ومصر وإفريقية منهم، واتضح لهم أن المسلمين متفوقين عليهم في الحرب البرية ففكروا أن يضربوهم الضربة القاضية في البحر، وحسب معلوماتهم فإن العرب لا قوة لهم بالبحر وهم ابناء الصحراء البادية.

فأعد الإمبراطور قسطانز أحو هرقل أسطولاً ضخماً بلغت عدد عدت ٥٠٠ سفينة وقيل ٢٠٠ سفينة (٢)، وفي رواية المسعودي بلغ عدد الاسطول البيزنطي ٢٠٠٠ سفينة حربية منها الخزائن والعدد (٣)، وقاد قسطانز الاسطوة ل بنفسه وكان يريد الاسكندرية وذلك انتقاماً من المسلمين لما أصابحم على أيديهم في الشام وافريقية (٤).

وكان الخليفة عثمان (رضي) قد اهتم بالبحرية وانشاء الاسطول الإسلامي وقد وكل بناء هذا الاسطول إلى العناصر الخبيرة في الصناعة – أي

<sup>(</sup>۱) ابن عبد الحكم: فتوح مصر والمغرب، ص۲۱۷؛ ابن عساكر: تاريخ دمشق، ج۲۹، ص۳۸.

 $<sup>(^{\</sup>mathsf{Y}})$  سالم العبادي: تاريخ البحرية، ص $^{\mathsf{Y}}$ 

<sup>(&</sup>quot;) المسعودي: \*، ص٣٥-٠٤.

<sup>(&#</sup>x27;) الطبري: تاريخه، جـ٥، ص٦٩.

صناعة المراكب - في البلاد المفتوحة في كل من مصر والشام، وبخاصة ال\* الذين ساهموا بنصيب كبير في بناء الاسطول الإسلامي في دور صناعتهم التي عرفت بجزيرة خصر أو الروضة(١).

ولم تأت سنة ٣٣ هـ حتى كان لدى العرب أسطولاً يتكون من أكثر من ألف وسبعمائة قطعة، استطاع العرب أن يقضوا على السيادة البيزنطية في البحر المتوسط واستولو على بعض جزره.

وهذا النشاط المتزايد من قبل المسلمين أخاف الروم حيث خرج الإمبراطور قسطانز علي رأس أسطول ضخم بقصد ملاقاة المسلمين واحتلال الإسكندرية أكبر موانئ البحر المتوسط، فخرجت إليه أساطيل العرب في أعداد كبيرة بلغت مائتي سفينة بقيادة والي مصر عبد الله بن أبي سرح، فتقابل الاسطولان في شواطئ آسيا الصغري سنة ٣٤ هـ، في معركة عرفت باسم "ذات الصواري".

وبدأ القتال وأقبل الروم علي المسلمين، فقال لهم المسلمون ان شئتم خرجنا نحن وأنتم إلي البر، فنخروا نخره واحدة وقالوا: الماء الماء وبدأ المسلمون الرمي بالسهام فنفذت ولما نفذت استخدموا الحجارة وعندما نفذت الحجارة ربطوا المسلمون سفنهم بمراكب الروم وحولوا المعركة البحرية إلي معركة برية، واستخدموا السيوف، وثبت الطرفان ثباتاً شديداً، واختلط الجيشان بعضهم ببعض وكان المسلمون يتضاربون بالسيوف ويتوحأون بالخناجر وقتل من الجانبين أعداداً هائلة حتى تغير لون الماء، وطرحت الأمواج جثث القتلى ركاماً(٢).

حتى انتهت المعركة إلى نصر حاسم للمسلمين، وقد خرج قسطانز إمبراطور الروم وفر هارباً ولجأ إلى جزيرة صقلية وقيل أن جنوده قتلوه لأنهم

<sup>(&#</sup>x27;) المقريزي: الخطط، جـ٢، ص٢٨٩، ماجد: تاريخ الدول العربية، ص٢٤٣.

<sup>(</sup>۲) الطبري: تاريخه، جـ٤، ص٢٩.

اعتبروه مسئولاً عن هزيمتهم، وسميت هذه الغزوة بالصواري لكثرة المراكب وصواريها واجتماعها<sup>(۱)</sup>، ولهذا النصر الحاسم ثبت المسلمون سيطرتهم على حوض البحر المتوسط والتفوق على الروم<sup>(۲)</sup>.

# نتائج موقعة ذات الصواري:

كانت قضت علي سيطرة الروم علي البحر المتوسط حيث كان يطلق عليه بحر الروم.

مكنت المسلمين من الاستحواذ على معظم جزر البحر المتوسط.

تخلي قسطانز ومن جاء بعده من أباطره الروم عن فكرة طرد المسلمين من بلاد الشام ومصر.

عدم إقدام الروم على مهاجمة المسلمين في الفترة التي أعقبت المعركة، واتضح ذلك أثناء قتل الخليفة عثمان (رضي) وأثناء النزاع بين علي ومعاوية لم يتجرأ الروم على مهاجمة البلاد.

### فتح بلاد النوبة:

بدأ فتح بلاد النوبة في عهد الخليفة عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) أثناء ولاية مرو بن العاص علي مصر ، حتي هاجم عمرو أهل النوبة الذين كانوا بارعين في حرب السهام والنبال والرماح ، وقيل أنهم فقأوا ماءة وخمسين عيناً من المسلمين ففضل المسلمين الصلح معهم .

ولما تولي عبدالله بن سعد بن ابي السرح ولاية مصر سار لمحاربتهم سنة ٣١ه وقاتلهم حتي وصل دنفلة وعقد معهم صلح عرف بمعاهدة البقط ، واستمرت معاهدة البقط بين مصر وأهل النوبة لمدة ستة قرون .

<sup>(&#</sup>x27;) الكندي: ولاه مصر، ص٣٧.

<sup>(</sup> $^{'}$ )ابن عبد الحكم : فتوح مصر والمغرب، ص $^{'}$ 1؛ ابن الجوزي : المنتظم ، ج $^{\circ}$ ، ص $^{'}$ 1؛ ابن عساكر : تاريخ دمشق، ج $^{'}$ 3، ص $^{'}$ 4، سالم العبادي: تاريخ البحرية، ص $^{'}$ 5.

# معاهدة البقط (٣١هـ):

ليس بيننا وبين الأساود عهد ولا ميثاق انما هي حدثة بيننا وبينهم علي أن نعطيهم شيئاً من قمح وعدس ويعطوننا رقيقاً فلا بأس بشراء رقيقهم منهم أو من غيرهم .

وذكر عن الليث بن سعد ، قال : انما الصلح بيننا وبين النوبة على الا نقاتلهم ولا يقاتلونا .

أن يعطونا رقيقاً ونعطيهم بقدر ذلك طعاماً ، فان باعوا نساءهم ، ابناءهم لم أر بذلك بأساً أن يشتري.

وذكر أن عبدالله بن سعد بن أبي سرح صالح أهل النوبة علي أن يهدوا في السنة أربعمائة رأس يخرجوا بها يأخذون بها طعاماً .

وكان المهدي أمير المؤمنين أمر بالزام النوبة في كل سنة ثلاثمائة رأس وستين رأسا وزرافة ، على أن يعطوا قمحاً وخل خمر و ثياباً.

#### بنود المعاهدة:

- ان يكون هناك هدنة بين الطرفين .
- أن يسمح بنقل التجارة فيما بينهما.
- أن يسلم النوبيون من عبيد المسلمين.
- أن يحافظوا على المسجد الذي ابتناه المسلمون بدنفلة.
- أن تحمل النوبة كل سنة الي مصر ثلاثمائة وستين رأساً من الرقيق غير المعيب المتوسط العمر.
- وكانت النوبة تأخذ من مصر قمحاً وشعيراً وعدساً وثياباً وخيلاً عند دفع البقط .

- ان تدخلوا بلدنا مجتازين غير مقيمين منها وندخل بلادكم مجازين غير مقيمين منه.

- وعليكم حفظ من نزل بلدكم أو يطرقه من مسلم أو معاهد حتى يخرج منكم .
  - ليس علي المسلمين دفع عدو عرض لحكم.

# فتح أرمينية:

- كتب الخليفة عثمان بن عفان الي معاوية بن أبي سفيان والي الشام والجزيرة وتغورها ، يأمره بأن يرسل حبيب بن مسلمة الفهري الي أرمينية ، فنهض إليها حبيب وستة الاف وقيل ثمانية الاف ، فوصل قاليقلا وقاتل أهلها \*\*\* شديداً مما اخرهم الي التحصين داخل مدينتهم محاصرهم حبيب حصاراً شديداً حتي طلبوا الأمان مقابل الجلاء ودفع الجزية وخرج الكثير من أهلها الي بلاد الروم وأقام بما حبيب بجيشه شهراً . (۱)
- قام بطريرك أرمينيا قس يحشد جموع غفيرة من البلاد و ال \*\*\* لمواجهة حبيب ، فكتب حبيب الي الخليفة عثمان يسأله المدد فكتب الخليفة الي معاوية أن يمده ، فأرسل اليه الفي رجل اسكنهم حبيب قاليقلا وأقطعهم بها القطائع وجعلهم قوة مرابطة بها ، كما أرسل الخليفة عثمان الي سعيد بن العاص والي الكوفة أن يرسل المدد الي حبيب وعليه سلمان الباهلي، فسار سليمان في ستة الاف من اهل الكوفة ونزل الروم على الفرات فتمكن حبيب من مباغتتهم وقتل قائدهم فانهزموا.

1 2 7

<sup>(&#</sup>x27;) البلاذري: فتوح ج ١ ، ص ٢٣٤.

- واصل حبيب فتوحاته من أرمينية دبيل وصالح بطريركها علي جزية يؤدها له ، وعلي معاونة المسلمين علي اعدائهم ، ثم استولي علي النشوي وصالح أهلها ، ثم فتح جزران وتفليس وصالحهم جميعاً.
  - شارك سلمان الباهلي حبيب في فتح أرمينية
- ومعه أربعة الاف من المسلمين ، وكتب حبيب الي الخليفة عثمان بفتح أرمينية واستشهاد سلمان الباهلي (١) .

# اهم اعمال سيدنا عثمان رضى الله عنه:

عمل عثمان على عمارة المسجد الحرام عام ٢٦ ه ، كما قام بعمارة المسجد النبوي عام ٢٩ ه ، وسقفه بالساج ، وجعل طوله مائة وستين ذراعاً في مائة وخمسين ذراعاً ، وكان المسجد مائة في مائة ذراع ، كما جعل للارقاء نصيبا في بيت المال .

من اهم اعماله رضي الله عنه جمعه للمسلمين علي مصحف واحد وكانت المصاحف في الامصار مختلفة لاختلاف القراءات ، فجمعه علي مصحف واحد ونسخ منه نسخاً جعلها في الامصار وامر بحرق ما سواها ، ويعرف المصحف حتي اليوم بالرسم العثماني ، وقد تم هذا العمل في عام ٣٠ ه ، وقام بكتابة هذا المصحف زيد ابن ثابت .

# جمع القرآن في عهد الخليفة عثمان (رضي):

كان الخليفة أبو بكر الصديق (رضي) قد جمع القرآن الكريم وعهد بذلك إلي زيد بن ثابت (رضي) وكتبت نسخة من القرآن وحفظت في بيت أبي بكر ثم عمر ثم حفصة.

1 2 7

<sup>(&#</sup>x27;) البلاذري :فتوح ج١ ، ص ٢٤٠ .

ولما انتشر الإسلام وعمت الفتوح ودخل الإسلام أقوام من غير العرب، فخشي بعض الصحابة من اختلاف الناس من القراءة أو تحريف شئ من القرآن \*.

ويروي البخاري عن أنس بن مالك (١) أن حذيفة بن اليمان قدم على عثمان وكان مشاركاً فى فتح أرمينية وأذربيجان مع أهل العراق فأفزغ حذيفة اختلافهم فى قراءة القرآن، فقال حذيفة لعثمان يأمير المؤمنين أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا فى القرآن اختلاف اليهود والنصاري، فأرسل عثمان إلي حفصة أن ارسلي إلينا بالصحف ننسخها فى المصاحف ثم نردها إليكي فأرسلتها حفصة إلي عثمان، فأمر الخليفة عثمان زيد بن ثابت وعبد الله بن الزبير وسعيد بن العاصي، وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام فنسخوها، وقال عثمان لهم إذا اختلفتم في شئ انتم وزيد فاكتبوه بلسان قريش وإنما نزل بلسانهم، ففعلو حتي نسخوا الصحف في المصاحف، ورد عثمان المصحف إلي حفصة، وأرسل إلي نسخوا الصحف في المصاحف، ورد عثمان المصحف إلى حفصة، وأرسل إلي مصحف أن يحرق، وقيل أنه نسخ خمسة نسخ ووزعها على الأنصار، ويعرف المصحف حتى اليوم بالرسم العثماني وقد تم هذا العمل سنة ٣٠ ه.

<sup>(</sup>۱) أنس بن مالك: هو أنس بن مالك الأنصاري الخزرجي صحابي مشهور ، وُلد ابن مالك قبل الهجرة إلى المدينة المنورة بعشر سنواتٍ، وأمه هي أم سليم بنت ملحان، أسلمت ، ورفض زوجها مالك بن النضر دعوتها إلى الإسلام ، وكانت نشأة أنس بن مالك بين يدي الرسول عليه الصلاة والسلام، بعد أن ذهبت به أمه إلى الرسول في وهو في سن العاشرة ليخدمه مات سيدنا أنس بن مالك سنة اثنتين وقيل ثلاث وتسعين من الهجرة وقد جاوز المائة. لمزيد من التفاصيل أنظر: ابن سعد: الطبقات الكبري ،ص ٢٨٠؛ ابن عبد البر: الاستيعاب في معرفة الأصحاب، تحقيق: على محمد البجاوي، دار الجيل، بيروت، ٢١١١ه/ ١٩٩٢م، ج١، ص ١٠٠٠

## خلافة سيدنا على بن أبي طالب، (٣٥-٤٥ه / ٢٥٦-٢٦٩م).

#### نسبه:

على بن أبى طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصى. كنيته أبو الحسن، وأبو تراب كناه بها النبى الله الله فاطمة بنت أسد بن هاشم.

#### مولده:

ولد على بن أبى طالب المحرة بثلاث وعشرين سنة، وقيل إحدى وعشرين سنة. ونشأ في بيت النبوة وتربى تحت رعاية النبي النبوة وتربى النبوة وتربى عدى وعشرين سنة.

كان على أول من أسلم من الصبيان. ولم يعبد الأوثان قط منذ صغره.

## جهاده في الإسلام:

بات في فراش الرسول في الليلة التي هاجر فيها حتى يؤدى عنه أمانة الودائع والوصايا التي كانت لأهل مكة وشهد على مع النبي في جميع الغزوات فيما عدا غزوة تبوك التي استخلفه النبي في على المدينة.

وروى عن الرسول و خمسمائة وستة وثمانين حديثا. وعلى أحد العشرة المبشرين بالجنة، وأحد الستة أصحاب الشورى.

## بيعة سيدنا على بن أبي طالب الخلافة:

بويع على بن أبى طالب بالخلافة في اليوم التالى لاستشهاد عثمان بن عفان. حيث وفد إليه أصحاب رسول الله على من المهاجرين والأنصار وفيهم

د.محمد محمد ټاریخ إسلامي

طلحة والزبير فأتوا عليا فقالوا له: إنه لابد للناس من إمام فرد قائلا: لا حاجة لى في أمركم فمن اخترتم رضيت به فقالوا: ما نختار غيرك وترددوا إليه مرارا.وكان إصرارهم على اختيار على يستند إلى سابقته في الإسلام وحسن بلائه وقرابته للرسول على.

ولما وجد على إجماع الصحابة على بيعته طلب أن تكون في المسجد فبايعه الناس وأولهم طلحة بن عبيد الله والزبير وقيل إنهما بايعا كارهين ثم بايعت الأنصار.

## موقعة الجمل (جمادى الآخرة ٣٦هـ/٥٦م):

لما بلغ عليا مسير السيدة عائشة وطلحة والزبير إلى البصرة سار على رأس جيش مكون من أربعة آلاف من أهل المدينة. واستخلف تمام بن العباس على المدينة، وقثم بن العباس على مكة ، وخرج معه من نشط من الكوفين والبصريين ولما قدم الخليفة على إلى الربذة سأله ابن لرفاعة بن رافع فقال: يا أمير المؤمنين أى شئ تريد. وأين تذهب بنا؟ فقال: ما الذي نريد وينوى فالإصلاح إن قبلوا منا وأجابونا إليه. فقال: فإن لم يجيبونا إليه قال: ندعهم بعذرهم ونعطيهم الحق ونصر. قال: فإن لم يرضوا. قال: ندعهم ما تركونا. قال: فإن لم يتركونا قال: منعنا منهم.

ولما وصل على بن أبى طالب إلى البصرة بعث القعقاع بن عمرو وسيطا بين الطرفين واتفقا على الصلح وخطب على في الناس. وقال إلا وأنى راحل غدا فارتحلوا فحين رأى ابن سبأ وأعوانه اتفاق الناس قال لأصحابه أن تصالح على وعائشة على دمائنا وأن عزكم في خلطة الناس فخالطوهم وإذا التقى الناس غدا فابدأوا القتال، ولا تتركوا الناس مجالا للتفاهم.

وبدأ اتباع ابن سبأ القتال كل من في جهته فظن كل من الفريقين أن صاحبه قد نقض عهده ونشب القتال.

وهزم اتباع السيدة عائشة وطلحة والزبير، وكانت السيدة عائشة راكبة على جملها وقطعت على خطام الجمل أيد كثيرة. ولما كثر القتل على خطام الجمل. أمر على بن أبى طالب عقر الجمل فضربه رجل وسقط على الأرض، وبقت السيدة عائشة في هودجها إلى الليل.

وقتل من الفريقين خلق كثير، ورمى مروان بن الحكم طلحة بسهم قتله وكلاهما كانا مع السيدة عائشة أخذا بثأر عثمان منه حيث اتمم بمعاونة من قتل عثمان ، وانسحب الزبير من ميدان القتال وتبعه عمرو بن جرموز فقتله بوادى السباع.

وأمر على مناديا يحث أتباعه ألا يتتبعوا مدبرا ولا يجهزوا على جريح، كما أمر بحمل هودج السيدة عائشة وأن يضرب أخاها محمد بن أبى بكر عليه قبة ولما جن الليل انزلها في دار عبد الله بن خلف الخزاعي.

ولقد أسفا على ما حدث كل من على بن أبى طالب والسيدة عائشة، فقد قال على عندما اشتد القتال إلى ابنه الحسن: "يا حسن لوددت أبى مت قبل هذا بعشرين حجة – أو سنة".

وعبرت السيدة عائشة عن حسرتها: "وددت إن كنت غضبا رطبا ولم أسر مسمى هذا"

وتقدم محمد بن أبى بكر وعمار بن ياسر إلى هودج السيدة عائشة فحملاه وأمر على بتجهيزها لتعود إلى المدينة معززة مكرمة وخرج يودعها بنفسه فقالت: والله ما كان بيني وبين على في القديم إلا ما يكون ما بين المرأة

وأحمائها، وأنه على معتبتى من الأخيار، وقال على: أيها الناس صدقت والله وبرت ماكان بيني وبينها إلا ذاك وإنها لزوجة نبيكم في الدنيا والآخرة (١).

وفى حقيقة الأمر لم يكن هناك مبرر لخروج طلحة والزبير والسيدة عائشة، مادام للأمة إمام ينفذ الأحكام ويقيم الحدود. ولا سيما بعد أن وعدهم على بالنظر في أمر قتلة عثمان، والبحث عنهم والقصاص منهم عندما تستقر الأمور وتمدأ الفتنة.

واستعمل على على البصرة عبد الله بن عباس، وسار إلى الكوفة فنزلها، وانتظم له الأمر بالعراق ومصر واليمن والحجاز وفارس وخراسان، ولم يبق خارجا عنه سوى الشام التي تحت إمرة معاوية بن أبي سفيان.

#### معركة صفين:

رفض سيدنا معاوية بن أبي سفيان مبايعة سيدنا علي بن أبي طالب ولا يعترف بشرعيته حتي يأخذ القصاص من قتلة عثمان، لأنه ولي الدم و" لم ينكر معاوية قطُّ فضل علي واستحقاقه الخلافة، لكن اجتهاده أدَّاه إلي أن رأي تقديم أخذ القود من قتلة عثمان علي البيعة، ورأي نفسه أحقَّ بطلب دم عثمان"(٢)

<sup>(</sup>۱) خليفة بن خياط: تاريخه، ص۱۸۰-۱۸۲؛ ابن قتيبة الدينوري: المعارف، ص۲۰۸-۲۰۹؛ يعقوب بن سفيان: المعرفة والتاريخ، ج٣، ص ٣١١-٣١٣.

<sup>(</sup>٢) ابن حزم: الفصل في الملل والأهواء والنحل، مكتبة الخانجي – القاهرة (دت) ،ج٤، ص١٢٤.

وخصوصا بعد أن وصله قميص سيدنا عثمان الملطخ بالدماء، وأصابع زوجته المقطوعة ، ورفض بيعة سيدنا على ولم ينفذ رغبة سيدنا على بإقالته ،فعزم سيدنا علي علي غزو الشام وجهَّز جيشًا له، وما إن وصلت الأنباء إلي الشام حتي جهز معاوية جيشًا من أهل الشام، ثم وقعت موقعة صفين، وفيها اقتتل الجيشان قتالاً مريرًا ، وكاد أن ينهزم جيش معاوية إلا أن رفع جنوده المصاحف على أسنة الرماح وطلبوا الاحتكام إلى القرآن (۱)

فرفض سيدنا على في بإدئ الأمر ، ولكنه وافق بعد قبول فرق جيشه ، والتي انسحبت بعد ذلك لإعتراضهم علي بعض الأمور ، وتركوا الكوفة وانحازوا إلي منطقة "حروراء" فقاموا بقتل العديد من المسلمين فقاتلهم سيدنا علي معركة النهروان فهزمهم (٢)

### استشهاد سيدنا على بن أبى طالب الله

اجتمع ثلاثة من الخوارج هم عبد الرحمن بن ملجم المرادى، وعمرو ابن بكر التميمى، والبرك بن عبد الله التميمى، وتذكروا أخوانهم المقتولين في موقعة النهروان، ودبروا فيما بعد بينهم خطة للتخلص من سيدنا على ومعاوية وعمرو بن فتوجه عبد الرحمن بن ملجم إلى على، والبرك بن عبد الله إلى معاوية، وعمرو بن

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: الكامل، ج٢، ص٥٦٥-٥٦٨؛ محمد سهيل طقوش: تاريخ الخلفاء الراشدين، ص٤٥-٤٧٤.

<sup>(</sup>٢) اليافعي : مرآة الجنان ، وضع حواشيه خليل المنصور ، دار الكتب العلمية ، بيروت - لبنان ، ١٩٩٧ م، ص ٩٥؛ ابن كثير : البداية والنهاية ، ج٦،ص ٢١٦ ، ٢١٧؛ الصلابي : أسمي المطالب في سيرة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، مكتبة الصحابة ، الشارقة - الإمارات ٢٠٠٤ م ، ص ٧٣٠.

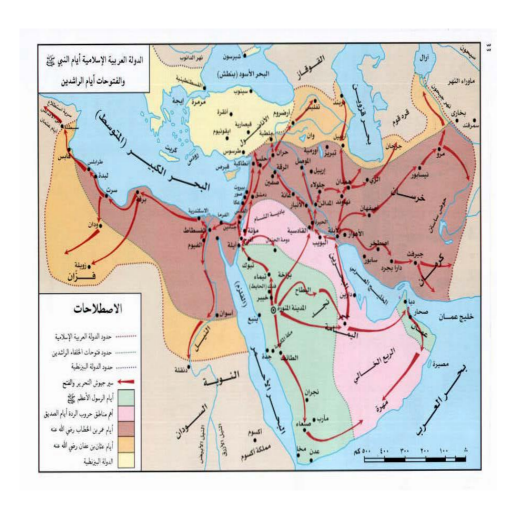
بكر إلى عمرو بن العاص. وتعاهدوا أن لا يفر أحد منهم من صاحبه الذي توجه إليه، وحملوا معهم سيوفا مسمومة واتفقوا على تنفيذ جريمتهم في السابع عشر من رمضان سنة ٤٠ هـ/٢٦٠م، ولم تنجح خطة الخوارج إلا في مقتل سيدنا على الذي ترصده عبد الرحمن ابن ملجم أثناء خروجه لصلاة الصبح فطعنه عدة طعنات نافذة. وعقب وفاة على بن أبي طالب بايع الناس ابنه الحسن بن علي (١)، وجاءته البيعة من الأمصار، بايعَه أكثرُ مِن أربعين ألفًا، وبقي سيدنا الحسن في الخلافة بعد أبيه سبعة أشهرٍ وأحدَ عشرَ يومًا (٢) ثم صدق في الحسن في ول حده رسول الله في: "ابني هذا سيد، وَلَعَلَ اللهَ أنْ يصلِحَ بِهِ يَن المُسْلِمِينَ" إذ تنازل عن الخلافة لمعاوية عام (٤١ه)؛ الذي عُرف في التاريخ الإسلامي بعام الجماعة (٣).

المستنب المستنب المالية

<sup>(</sup>١) الحسن بن علي : ابن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصي وأمه فاطمة بنت رسول الله ، وُلد الحسن بن علي في النصف من رمضان، سنة ثلاث من الهجرة المسمّاهُ النّبِي : حَسَنًا، شَبِيهُ رَسُولِ اللهِ : وَحَبِيبُهُ، سَلِيلُ الْهُدْي وَحَلِيفُ أَهْلِ الثّقي، وَخَامِسُ أَهْلِ النّبَي : وَحَلِيفُ أَهْلِ النّقي : وَحَلِيفُ أَهْلِ النّقي قَيْ وَهُو اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>۲) ابن عساکر: تاریخ دمشق، ج۱۳، ص۲۵۹.

<sup>(</sup>٣) خليفة بن خياط: تاريخه ، ص٢٠٣ ؛ الطبري: تاريخه، ج٥، ص١٥٨.



الدولة العربية الإسلامية في عصر النبي (ص) والفتوحات أيام الخلفاء الراشدين(١)

<sup>(</sup>١) شوقى أبو ضيف: أطلس التاريخ الإسلامي ، ص٤٣.

د.محجت مجمد ټاريخ إسلامي

## الفصل الخامس

## الخلفاء الأمويون

| السنوات          |                        |
|------------------|------------------------|
| 1372             | ١ –معاوية بن أبي سفيان |
| ٠٢-٤٢ه           | ٢ –يزيد بن معاوية      |
| 372              | ٣-معاوية بن يزيد       |
| 372              | ٤ –مروان بن عبد الحكم  |
| 07-7人&           | ٥ –عبد الملك بن مروان  |
| ٨٢-٩٢ه           | ٦-الوليد بن عبد الملك  |
| 79-99&           | ٧-سليمان بن عبد الملك  |
| 99-۱۰۱ه          | ٨-عمر بن عبد العزيز    |
| 1.1-0.1&         | ٩-يزيد بن عبد الملك    |
| 0.1-071&         | ١٠-هشام بن عبد الملك   |
| 071-7712         | ۱۱-الوليد بن يزيد      |
| 7712             | ۱۲–یزید بن الولید      |
| ۲۲۱-۷۲۱ <i>ه</i> | ۱۳ - إبراهيم بن الوليد |
| ۷۲۱–۲۳۱ه         | ۱۶-مروان بن محمد       |

## الخلافة الأموية

تنسب الدولة الأموية إلى أمية بن عبد شمس بن عبد مناف، وكان أمية هذا سيداً من سادات قريش في الجاهلية، كان بنو عبد مناف بن قصي وحدة واحدة في محاولتهم اقتسام السلطة في مكة مع بني عمهم عبد الدار بن قصي، الذي فضله والده علي سائر أبنائه، رغم شرفهم عليه، وجعل له الحجابة واللواء والسقاية والرفادة، وكان زعيمهم في هذه المحاولة هو عبد شمس، أبو أمية، إذ كان أسن بني عبد مناف، وتفرقت قريش علي ذلك بين فريقين، عبد مناف وعبد الدار، ثم تداعوا إلي الصلح علي أن يعطوا بني عبد مناف السقاية والرفادة، وأن تكون الحجابة واللواء والندوة لبني عبد الدار، فولي الرفادة والسقاية هاشم بن عبد مناف، وذلك أن عبد شمس كان رجلاً سفاراً، قلما يقيم بمكة، وكان مقلاً ذا ولد، وكان هاشم موسراً ،فاشترك بنو عبد مناف معاً في جهودهم لتنظيم التجارة بين مكة وما حولها ، وهكذا كانوا يداً واحدة تتحرك في تفاهم وتآلف، فالروايات التي تزعم وجود عداء مستحكم بين بني هاشم وبني عبد شمس وأميه قبل الإسلام، فهي واهية الأسانيد (۱).

ولم يكن أبو سفيان بن حرب ألد أعداء الإسلام من قريش وكان فى أمره معتدلاً مع النبي وأمة الإسلام بعد الهجرة وخاصة بعد هزيمة الأحزاب أيام الخندق فإن الرجل أقتنع بأن لا قبل لقريش بمحمد والإسلام.

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة الدينوري: المعارف ، ص٧٧ابن الجوزي: المنتظم ، ج٢، ص٢١٦؛ أحمد أحمد غلوش: السيرة النبوية والدعوة في العهد المكي، مؤسسة الرسالة ٣٠٠، مhoم، hoم، ho

قام بناء على نصيحة من على بن أبي طالب الإجارة لنفسه بين الناس ورسول الله لم يرفض هذه الإجارة وإن لم يقرها فأصبحت سارية تشمله وتشمل قريش ومكة وكافأ الرسول الله أبا سفيان على صنيعه.

كانت الخلافة في عهد أبي بكر الصديق وعمر والسنوات الأولى من حكم عثمان إمامة ورياسة شورية، ولكنه منذ منتصف خلافة عثمان وعلى الأخص في بلاد الشام عندما سخطت الأمة على عثمان وأرادت عزله استمسك بها وتشعر في أثناء النزاع بين عثمان ومخالفيه بأن قومه بني أمية كانوا من خلفه-ظاهرياً-وعندما قتل وقام بالأمر على بن أبي طالب لم يكونوا مستعدين للتخلى عما بلغوه من القوة والجاه والمال منذ أيام عمر. وعندما أصر على بن أبي طالب على عزلهم بدأت المعركة والخصومة الحقيقية التي تحولت نتيجة لذلك إلى خصومة سياسية ونزاعاً على سلطان ومال وجاه.

وانحصرت الخلافة فى فرعين لبنى أمية هما فرع حرب بن أمية، وفرع أبى العاص بن أمية، وأكثر الخلفاء من الفرع الثانى، أما الفرع الأول فليس منه إلا معاوية وابنه يزيد وحفيده معاوية الثانى.

## ۱ – معاویة بن أبی سفیان: (۱۱ ۲۰ – ۳۹ هـ/۲۱ ۳۸ – ۲۸ م):

معاویة بن أبی سفیان بن حرب بن أمیة بن عبد شمس بن عبد مناف القرشی الأموی، مؤسس الدولة الأمویة، وأحد دهاة العرب المتمیزین الکبار؛ یکنی أبا عبد الرحمن وأمه هند بنت عتبة بن ربیعة بن حبیب بن عبد شمس أسلم معاویة یوم فتح مکة سنة ۸ه/۲۲۹م، وتعلم الکتابة والحساب فجعله الرسول علی من کتاب الوحی.

وفى خلافة أبو بكر الصديق (١١-١٣هـ/٦٣٢-١٣٦م) ولى معاوية قيادة جيش تحت إمرة أخيه يزيد بن معاوية بن أبى سفيان فكان على مقدمته فى فتح صيدا وجبيل وبيروت.

ولما تولى عمر بن الخطاب (١٣-٣٢هـ/٦٣٤) جعله والياً على الأردن، ورأى فيه حزماً وعلماً فولاه دمشق بعد وفاة أميرها يزيد. وفي خلافة عثمان بن عفان (٢٣-٣٥هـ/٦٤٤-٢٥٦) أسند إلى معاوية معظم الديار الشامية، وجعل ولاة أمصارها تابعين له.

وكانت ولاية معاوية على الشام عشرين سنة ولقد وصل معاوية إلى الخلافة عقب الأحداث التي تمخضت عن مقتل الخليفة عثمان، فمنذ أن حدثت الثورة التي أنتهت بقتل عثمان، برزت أهواء جديدة لم يكن المسلمون من قبل يفكرون فيها ولا يسعون إليها وتمزقت وحدة الجماعة الإسلامية إلى فرق سياسية مختلفة فيما بينهم في شئون الحكم والسياسة (۱).

ولما بويع على بالمدينة امتنع معاوية متذرعاً بتهاون على فى أمر قتله عثمان وإيوائه قتلته فى جيشه وعدم القصاص منهم وبايعه أهل الشام على المطالبة بدم عثمان ومحاربة على مما أحدث الخلاف والشقاق بين أهل العراق وأهل الشام وتقاتلوا في صفين سنة ٣٧ه.

ونجحت خطة الخوارج في اغتيال الخليفة على بن أبي طالب في في السابع عشر من رمضان سنة ٤٠هـ/٦٦٠م ونجا معاوية وعمرو بن العاص، وبذلك صفا الجو إلى معاوية. وبعد مقتل على بايع أهل العراق ابنه الحسن

<sup>(</sup>۱) الدِّيار بَكْري: تاريخ الخميس في أحوال أنفس النفيس، ج٢، ص٢٩؛ المقريزي: إمتاع الأسماع ،تحقيق محمد عبد الحميد النميسي، دار الكتب العلمية - بيروت ١٩٩٩ م، ج٢١، هامش صفحة ١١١

بالخلافة، ومكث بعد أبيه شهرين وقيل أربعة أشهر، وأدرك الحسن أن استمساكه بالخلافة والاستمرار في الصراع مع معاوية لا جدوى منه لأنه لا يزيد إلى إراقة الدماء.

وأقبل معاوية ونزل الأنبار وبها قيس بن سعد بن عبادة الأنصارى من قبل الحسن فحاصره معاوية، ولما رأى الحسن تخاذل أصحابه أرسل إلى عبد الله بن عامر بشروطه في الصلح ليسلم الأمر إلى معاوية وهي:

١-أن يجعل للحسن خراج الأهواز.

٢-أن يؤمن الأسود والأحمر ويحتمل ما يكون من هفواتهم.

٣-ألا يأخذ أحداً من أهل العراق؟.

٤- يحمل إلى الحسن بن على في كل عام ألفي درهم.

٥-أن يفضل بني هاشم في العطاء والصلات على بني عبد شمس.

ولما وافق معاوية على هذه الشروط كتب الحسن إلى قيس بن سعد بالصلح وأمره بتسليم الأمر لمعاوية والعودة إلى المدائن فلما وصل كتاب الحسن إلى قيس قال للجند" أيها الناس اختاروا أحد الأمرين القتال بلا إمام أو الدخول في طاعة معاوية فاختاروا الدخول في طاعة معاوية...".

سار الحسن من المدائن إلى الكوفة والتقى مع معاوية وبايعه وخطب فى الكوفة بقوله "أيها الناس أن الله هداكم بأولنا وحقن دمائكم بآخرنا وقد سالمت معاوية وإن إدرى لعله فتنة لكم ومتاع إلى حين".

ولما سلم الحسن الأمر إلى معاوية سنة ٤١هـ/٦٦م عرف هذا العام بعام الجماعة لإجتماع الأمة بعد الفرقة على إمام واحد ودخل معاوية الكوفة وبايعه أهلها بالخلافة وعاد الحسن والحسين إلى المدينة.

ح.محمد محمد ټاريخ إسلامي

وترتب على هذا الصراع الذى دام نحو ست سنوات انتقال الخلافة من الكوفة إلى دمشق، وكان لهذا الانتقال وقع أليم فى نفوس أهل العراق، فقد نزل شأن بلادهم بعد أن كانت لهم الدولة فصارت مصراً من الأمصار، ولذلك كانت أعنف الثورات على الأمويين تأتى من جانب أهل العراق وانتخب معاوية ولاته لحكم العراق من أمكر رجاله كالمغيرة بن شعبة وزياد بن أبيه.

كان زياد بن أبيه يلى فارس من قبل الخليفة على بن أبي طالب ومعاوية وكان من أشهر المخلصين له، ولما قتل على حدثت فجوة بين زياد ومعاوية وانتهى الأمر بالصلح بينهم والحق زياد بنسب أبي سفيان، وتحول إخلاص زياد إلى معاوية دفعة واحدة وأضاف إليه معاوية خراسان وسجستان والهند والبحرين وعمان وخطب زياد في أهل البصرة الخطبة المعروفة بالبتراء وعامل أهلها بعنف شديد، يقول ابن الأثير "وكان زياد أول من شدد أمر السلطان، وأكد الملك لمعاوية وجرد سيفه وأخذ بالظنة وعاقب على الشبهة...".

وكان المغيرة بن شعبة على ولاية الكوفة، ولما توفى المغيرة، ضم معاوية الكوفة إلى زياد وهو أول من جمع له الكوفة والبصرة معاً، وكان زياد يقيم فى الكوفة ستة أشهر وبالبصرة ستة أشهر.

أما ولاية مصر فكانت من نصيب عمرو بن العاص جعلها معاوية طعمة أو مكافأة له للمساعدات الجليلة التي قدمها لمعاوية يوم صفين وفى قضية التحكيم، ومن المعروف أن عمرو بن العاص حكم مصر عشر سنين منها أربع سنين فى خلافة عمر بن الخطاب وفى عهد عثمان بن عفان سنتين وفى عهد معاوية سنتين وثلاثة أشهر، وكان عمرو أحد دهاة العرب البارزين وتوفى ليلة عيد الفطر سنة ٤٣هـ/٦٦٣م.

كما أسند معاوية ولاية المدينة إلى مروان بن الحكم ثم عزله وعين سعيد بن العاص، وعلى مكة خالد بن سعيد.

وأعاد معاوية تنظيم أمور الدولة في الداخل فاتخذ الحرس وعمل ديواني الخاتم والبريد واحسن إلى كبار الشخصيات من شيوخ الصحابة وأبنائهم وعلى الأخص بنو هاشم الذين كان بعضهم يعتقد أنه أحق منه بالخلافة.

أما عن سياسة معاوية على الصعيد الخارجي فقد استأنف موجة الفتوح الإسلامية التي توقفت منذ عهد عثمان بن عفان في فارس والمغرب، وأرسل حملتين لفتح القسطنطنية ، ثم هادن البيزنطيين وحرص على نشر الإسلام في البلاد المفتوحة حيث نقل عدد كبير من الأسر العربية إلى خراسان وغيرها (١).

ومن أهم الأمور التي استحدثها معاوية هو محاولته جعل الحكم في الدولة العربية وراثياً وهذا شئ جديد بالنسبة إلى العرب والإسلام فقد كانت الرياسة عند العرب تورث داخل نطاق القبيلة أو العشيرة وكان من الأمور المقررة أن يعين الأمير من يخلفه بعد وفاته ولكن الشئ الذي لم يكن موجوداً هو البيعة مقدماً قبل وفاة الخليفة (٢).

ويبدو أن معاوية قصد من وراء توريث يزيد الخلافة القضاء على افتراق كلمة الأمة الإسلامية ووقوع الفتنة وأن يضع حلاً للمسألة التي تركها النبي يون حل، وهي إيجاد سلطة دائمة للإسلام.

<sup>(</sup>۱) خليفة بن خياط: تاريخه، ص۲۱۸؛ الطبري: تاريخ الرسل والملوك، ج $^{\circ}$ ، ۲۸۷؛ ابن الموزى: المنتظم، ج $^{\circ}$ ، ص۲۲.

<sup>(</sup>٢) ابن الإثير: الكامل في التاريخ، ج٣، ص٩- ٢٠؛ ابن خلدون: العبر، ج١، ص ٣٦٠؛ الصلابي: معاوية بن أبي سفيان، ص٢٦٩-٢٧٦.

د.محمد محمد ټاریخ إسلامي

كان المغيرة بن شعبة أول من أشار على معاوية بن أبى سفيان ببيعة يزيد بولاية العهد، لما عزله معاوية عن ولاية الكوفة فأعاده معاوية إلى الكوفة ليأخذ البيعة ليزيد.

وفي سنة ٥٩هـ/٢٧٨م وفدت على معاوية وفود الأمصار من العراق والشام لمبايعة يزيد وأرسل معاوية إلى مروان بن الحكم وإلى المدينة ليأخذ البيعة من أهلها ومن المعروف أن أهل الحجاز عارضوا هذه البيعة بشدة ومن أبرز الثائرين أبناء الصحابة وهم الحسين بن على وعبد الله بن الزبير، وعبد الرحمن بن أبي بكر، وعبد الله بن عمر فسار معاوية إلى الحجاز ولما دنا من المدينة لم يحظ برحابهم ورحلوا إلى مكة ثم وفد عليهم معاوية واتبع معهم سياسة الود واللين فلم تحز رضاهم، فلجأ معاوية إلى أخذ البيعة بحد السيف والإجبار فبايعوا تحت التهديد. وعاد معاوية إلى الشام واشتد به المرض وتوفي في شهر رجب سنة التهديد. وعاد معاوية إلى الشام واشتد به المرض وتوفي في شهر رجب سنة . ٢٥٩/٢٥م.

ولما مرض معاوية دعا ابنه يزيد فقال "يا بنى، إنى قد كفيتك الرحلة والترحال ووطأت لك الأشياء، وذللت لك الأعداء وأخضعت لك أعناق العرب، وجمعت لك من جمع واحد وإنى لأتخوف أن ينازعك هذا الأمر الذى استتب لك إلا أربعة نفر من قريش الحسين بن على، وعبد الله بن عمر، وعبد الله بن الزير، وعبد الرحمن بن أبى بكر، فأما عبد الله بن عمر فرجل قد وقذته العبادة وإذا لم يبق أحد غيره بايعك، وأما الحسين بن على فأن أهل العراق لن يدعوه حتى يخرجوه فإن خرج عليك فظفرت به فاصفح عنه فإن له رحماً ماسة وحقاً وعظيماً، وأما أن أبن أبى بكر فرجل إن رأى أصحابة صنعوا شيئا صنع مثلهم ليس له همة إلا في النساء واللهو وأما الذي يجثم لك جثوم الأسد

ويراوغك مراوغة الثعلب فإذا أمكنته فرصة وثب فذاك ابن الزبير فإن هو فعلها بك فقدرت عليه فقطعة إربا إربا".

## ۲ - يزيد بن معاوية (۲۰ - ۱۳ هـ/۲۸۰ - ۱۸۳ م):

تولى يزيد بن معاوية. وكانت أم يزيد تدعى ميسون بنت مالك بن يجدل بن أنيف بن ولجه الكلبية، وبايعه أهل الشام على الخلافة سنة (٥٠ هـ/٦٧٠م)، وقدمت الوفود لتعزيته بوفاة أبيه وتمنئتِه بالخلافة (١)

وحدثت في عهد يزيد بن معاوية بعض الوقائع التي تركت آثارها السيئة فيما بعد على الأمويين. أولها انتهاك حرمة المدينة في موقعة الحرة وإباحتها لمدة ثلاثة أيام، ثم محاصرة عبد الله بن الزبير في مكة وضرب الكعبة بالمنجنيق ومقتل الحسين بن على في كربلاء وسنلقى مزيداً من الضوء على هذه الأحداث في تناول للحركات المعادية لبني أمية.

#### موقعة كربلاء سنة ٦١هـ:

أرسل أهل الكوفة إلى الحسين بن على رضي الله عنهما يحثونه على القدوم اليهم لمبايعته ونصرته ، فارسل اليهم الحسين ابن عمه مسلم بن عقيل بن ابي طالب لاستطلاع الأمر والتأكد ، فوصل مسلم الي الكوفة ونزل بما وأيده اثنا عشر الف من أهل الكوفة وقام يزيد بن ابي سفيان بعزل والي الكوفة يزيد النعمان ، وعين عليها عبيد الله بن زياد الذي التي الكوفه مع وجوه أهل البصره . ودخلها ملثماً فكان كلما مر علي مجلس سلموا عليه قائلين وعليك السلام يا ابن بنت رسول الله (شي فتأكد عبيد الله بن زياد من ولائهم للحسين وأرسل من يأتيه بخبر مسلم بن عقيل عندما علم بقدوم عبيد الله للكوفة ، الا أن هاني كان قد كتب إلى الحسين يعلمه بمبايعة ١٢ ألف من الكوفيين وأمره بالقدوم .

17.

<sup>(</sup>١) قتيبة الدينوري : المعارف، ص٥١، ٣٥١؛ الدِّيار بَكْري : تاريخ الخميس، ج٢، ص٣٠٧.

واستطاع اتباع عبيد الله بن زياد معرفة مكان مسلم بن عقيل فطالب عبيد الله من هاني بن النعمان أن يأتيه بمسلم إلا أنه رفض ولما علم مسلم بذلك جمع أهل الكوفه وحاصر عبيد الله في قصره ، إلا أن عبيد الله تمكن من فض أتباع مسلم من حوله وتمكن من القبض علي مسلم وقتله وقتل هانيبن النعمان أيضاً (۱) . خرج الحسين من مكة متجهاً الي الكوفة ولما قرب منها جاءه الخبر بمقتل مسلم بن عقيل فهم بالعودة ، الا أن أخوه مسلم رفض وطالبه بالثأر لمسلم فسار حتي لاقي جيش عبيد الله وكان عليه عمرو بن سعد بن ابي وقاص – الذي رفض طلبات الحسين الثلاث وافق عمرو وأرسل الي عبيد الله الذي رفض – ولما التحم الفريقان وانتهي الامر بمقتل الحسين والكثير من أهل بيته ولم ينج إلا بعض النساء وإبنه الصغير وهو علي زين العابدين (۲)

كانت موقعة الحرة (٣ سنة (٣٣ هـ/ ٦٨٢م) حيث أرسل يزيد بن معاوية إلى المدينة جيشاً بقيادة مسلم بن عقبة، وذلك بعد مبايعة أهل الحجاز

<sup>(&#</sup>x27;)أبو حنيفة الدينوري: الأخبار الطوال، ص ٢٣٠-٢٤٢؛ الطبري: تاريخ الرسل والملوك، ج٥،ص٥٦-٢٤٢

<sup>(</sup>٢) علي بن الحسين: هو علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب ، يكني بـزين العابدين، ولد في سنة ثمان وثلاثين ، أمه سلافة بنت يزدجرد آخر ملوك فارس وكان مع أبيه الحسين يوم كربلاء ، وكان يومئذ مريضاً فلم يقاتل ، ضرب به المثل في الحلم والورع كان ينفق علي أكثر من مائة بيت من بيوت المدينة سرا توفي سنة ٩٤ هـ ، توفي سنة خمس وتسعين بالمدينة، ودفن بالبقيع وعمره اثنان وخمسون سنة. أبو الحسن العجلي الكوفي : تاريخ الثقات، دار الباز ،٩٨٤ م، ص ٤٤٠ عياض بن موسي السبتي : الشفا بتعريف حقوق المصطفي، ط٢، دار الفيحاء عمان ١٤٠٧ هـ ، ج١، هامش ص ٣٢٤؛ أبو الفدا عماد الدين: المختصر في أخبار البشر، المطبعة الحسينية المصرية (د.ت) ، ج١، ص ١٩٩٩.

<sup>(</sup>٣) الحرة: هي حرة واقع وهي في شرق المدينة البكري: معجم ما استعجم، ج٢، ص٧٤ ؛ الحموي: معجم البلدان، ج٢، ص٧٤ ؛ الحموي: معجم البلدان، ج٢، ص٧٤ ؛

عبد الله بن الزبير بعد مقتل سيدنا الحسين ، ومحاصرتهم لبني أمية في المدينة ، وهجام أهل المدينة في هذه الموقعة ،وقتل أربع آلاف رجل من أفناء الناس وسبعين رجلاً من الأنصار ، وتم اجبار الناس على مبايعة يزيد بن معاوية بالقوّة (١).

ومن الرجال الذين اعتمد عليهم يزيد في المصار الإسلامية سلم بن زياد على خراسان، والوليد بن عتبة بن أبي سفيان على المدينة، وعبد الله بن زياد على العراق، وعقبة بن نافع على إفريقية.

كما استعان بحسان بن بحدل الكلبي وروح بن زنباح الجذامي والنعمان بن بشير وعلى الشرطة عبد الله بن عامر الهمداني. توفي يزيد بن معاوية في سنة ٢٨هـ/٢٨م بعد أن بايع لأبنه معاوية الثاني بالخلافة جميع الناس إلا ابن الزبير وأهل مكة.

## ٣-معاوية بن يزيد (٣٦هـ/١٨٠م):

اعتلى معاوية بن يزيد خلفاً لأبيه، وكان شاباً صالحاً، ولما استخلف كان مريضا إلى أن مات ولم يخرج إلى الباب وكان زاهداً، واختلف المؤرخون في تحديد الفترة الزمنية التي قضاها معاوية الثاني في الخلافة فقيل أربعين يوماً أو أربعة شهور، وقيل شهرين وقيل ثلاثة أشهر، كما اختلفوا في تقدير سنه ما بين ثمانية عشر عاما وواحد وعشرين عاما، وأثنين وعشرين عاما.

وعبر معاوية بن يزيد عن زهده في الخلافة حيث خطب في الناس "أيها الناس فإنا بلينا بكم وبليتم بنا فما نجهل كراهتكم لنا وطعنك علينا، ألا وإن

177

<sup>(</sup>١) الدينوري: المعارف، ١٤٥٠؛ المقدسي: البدء والتاريخ، ج٦، ص١٤.

جدى معاوية بن أبي سفيان نازع الأمر من مكة كان أولى به منه في القرابة برسول الله وأحق في الإسلام".

## ٤ - مروان بن الحكم (٢٤ - ٢٥ هـ/٦٨٣ - ٢٨٥):

مروان بن الحكم بن أبى العاص بن أمية، يكنى أبا عبد الملك، وأمه آمنة بنت علقمة بن صفوان بن أمية وأبوه الحكم طريد رسول الله على، وسببه أن الحكم كان يمر خلف رسول الله ويغمز بعينيه.

أما عن السيرة الذاتية لمروان فلقد ولد فى سنة ٢ه/٢٦٦م، ونشأ بالطائف وسكن بالمدينة، واتخذه الخليفة عثمان كاتباً له، وبعد مقتل عثمان خرج مروان إلى البصرة مع طلحة والزبير وعائشة للمطالبة بدمه، وقاتل مروان فى موقعة الجمل وانهزم أصحابه، وشهد صفين مع معاوية، ثم أمنه الخليفة على بن أبى طالب الله وعاد إلى المدينة فى سنة ٢٤ه/٢٦٦م، وأحرج منها أهل المدينة.

وفى أواخر أيام معاوية بن يزيد اضطربت الأمور فى الشام، وأوشك البيت الأموى على الأنميار، فقد كانت الشام تضم عصبتين العصبة اليمنية والعصبة القيسية.

وتمكن معاوية بن ابى سفيان من حفظ التوازن بين القبيلتين بفصل سياسته الحكيمة وفطنته واكتساب ودهما معاً، وفقد هذا التوازن بعد وفاة معاوية.

على أية حال فقد كره القيسيون أن يخضعوا لنفوذ حسان بن مالك بن يجدل وإلى فلسطين وإقليم الأردن في خلافة معاوية.

د.محجر محمد ټاريخ إسلامي

وحدثت انتفاضة عارمة في الولايات الإسلامية ضد الحكم الأموى وانضم أكثرها إلى دعوة عبد الله بن الزبير، ولم يميل إلى الأمويين غير إقليم واحد هو الأردن.

وعندما قدم مروان بن الحكم من المدينة ومن معه من بنى أمية إلى الشام وجد أن الأمور مضطربة فأراد أن يلحق بعبد الله بن الزبير ليبايعه ولكن عبيد الله بن زياد والى البصرة كان بالشام آنذاك لمراقبة سير الأحداث حذر مروان من مغبة هذا التصرف قائلاً له "إنك شيخ بنى أمية فلا تعجل".

كما أخبر الحصين بن نمير قائد الجيش الأموى القادم من الحجاز مروان بن الحكم بما جرى بينه وبين ابن الزبير، وقال "أقيموا أمركم قبل أن يدخل عليك شأنكم فتكون فتنة عمياً".

#### مؤتمر الجابية:

عزم الأمويون على تصفية الخلافات فيما بينهم فعقدوا مؤتمراً بالجابية من أرض الجولان بين دمشق والأردن بايعوا فيها مروان بن الحكم بالخلافة على أن يتولى بعده خالد بن يزيد ثم عمرو بن سعيد بن الأشدق وأن تكون إمارة حمص من نصيب حالد بن يزيد وإمارة دمشق من نصيب عمرو بن سعيد. وبذلك انتقل الملك من الفرع السفياني إلى الفرع المرواني.

ومن الجدير بالذكر أن مروان بن الحكم لم يلتزم بتنفيذ أتفاق الجابية ففى سنة ٦٥ه أمر بالبيعة لأبنيه عبد الملك وعبد العزيز، ولم يعترض حسان بن ثابت بن يجدل حال حالد بن يزيد نكاية في عمرو بن سعيد الذي أدعى أن البيعة ستكون من نصيبه بعد مروان.

### محاصرة عبدالله بن الزبير سنة ١٤هـ:

د.مدوره مومد ټاریخ إسلامي

بعد ان انتهي مسلم بن عقبة من موقعة الحرة وإخضاع أهل المدينة اتجه الي مكة للقضاء على ثورة ابن الزبير الذي رفض البيعة ليزيد وخرج عليه ولكن المنيه عاجلت مسلم بن عقبه الذي وصل مكة ونزل بظاهرها وحاصرها حتى رميت الكعبة بالمجانيق واشتعلت فيها النار ، وأثناء هذه الأحداث توفي يزيد بن معاوية ، ولذا أجتمع الحصين بن نمير بعبدالله بن الزبير وحثه على الانطلاق معه الي الشام لمبايعته ولكنه رفض فتركه الحصين وعاد إلي الشام

#### موقعة مرج راهط سنة ١٥هـ:

إشتعل فتيل الحرب بين الضحاك بن قيس الفهرى وبين الأمويين في مرج راهط على مقربة من دمشق. وكان في صف الضحاك بن قيس بعض القادة مثل النعمان بن بشير وإلى حمص، وزفر بن الحارث والى قنسرين. أما الأمويون فيتزعمهم مروان بن الحكم وجعل على ميمنة جيشه عمرو بن سعيد، وعلى ميسرته عبيد الله بن زياد ووقف إلى جانبهم قبيلة كلب وغسان والسكاسك. ودار القتال لمدة عشرين ليلة وقتل الضحاك مع عدد كبير من اشراف الشام ولحقت الهزيمة باتباعه في المحرم سنة ٢٥ه ١٨٤م.

#### نتائج موقعة مرج راهط:

١-أشعلت هذه الموقعة نار العصبية من جديد بين العرب في الشام وحراسان والمغرب والأندلس.

٢-انتقل الملك من الفرع السفياني إلى الفرع المرواني.

٣-عادت الشام إلى حوزة بني أمية.

## سياسة مروان إزاء الأمصار:

بعد أن استتب الأمر إلى مروان بن الحكم فى بلاد الشام، أخذ يبسط نفوذه فى الأمصار الإسلامية التى تغلغل فيها نفوذ عبد الله بن الزبير فبدأ بمصر

التي يليها عبد الرحمن ابن عتبة بن جحدم من قبل ابن الزبير حيث دخلها في شعبان سنة ٦٤هـ/٦٨٣م.

ولم يلبث أن ترك مروان ابنه عبد العزيز على ولاية مصر. ثم أرسل مروان حملتين إحداهما إلى الحجاز حيث دعا عبد الله بن الزبير لنفسه بالخلافة ولكنها هُزمت، والأخرى إلى العراق حيث كان الشيعة قد نهضوا في الكوفة سنة ٥٦هـ/ ٢٨٥م وأظهر ندمهم على ما فرطوا في حق الحسين، وعرفوا باسم "التوابين" وقد عزموا على الأحذ بثأر الحسين وانتزاع الخلافة من بني أمية وإسنادها إلى أحد رجال البيت.

ولم يمض مروان بن الحكم في الخلافة سوى تسعة أشهر حيث لقى حتفه على يد زوجته أم خالد، لما أقدم عليه من تصغير شأن أبنها خالد بن يزيد عند أهل الشام لتخلو الساحة لبيعة ابنيه عبد الملك وعبد العزيز، واشتكى خالد إلى والدته فعزمت على التخلص منه بوضع وسادة على وجهه ولم ترفعها حتى فارق الحياة، وقيل أنه مات مسموماً.

## ٥ – عبد الملك بن مروان (٦٥ – ٨٥ هـ/١٨٥ – ٥٠ ٧م):

عبد الملك بن مروان<sup>(۱)</sup>، هو المؤسس الثانى للدولة الأموية ولد سنة ٢٦هـ/٦٤٦م، وهو أول من سمى بعبد الملك فى الإسلام، واول من نحى الرعية عن كثرة الحديث فى حضرة الخلفاء.

<sup>(</sup>۱) عبد الملك بن مروان: هو عبد الملك بن مروان بن الحكم بن أبي العاص بن أمية بن عَبْد شمس بن عبد مناف بن قصي ، أبو الوليد، ولد سنة ست و عشرين من الهجرة النبوية المباركة، وبدأت خلاقته من سنة خمس وستين إلي سنة ست و ثمانين، أمه عائشة بنت معاوية بن المغيرة بن أبي العاص ، استعمله سيدنا معاوية بن أبي سفيان علي أهل المدينة ، وكان عمر عبد الملك بن مروان ست عشرة سنة ، تولي الخلافة بعد ابيه مروان بن الحكم دخل في حروب كثيرة ، أَجْمَعَ النّاسُ عَلَي خلافة عَبْدِ المُملِكِ بْنِ مَرْوَانَ سَنَةَ تَلاثٍ وَسَبْعِينَ الذي سمي بعام الجماعة الثاني ،

كان عبد الملك أحد فقهاء المدينة الأربع وهم سعيد بن المسيب، وعروة بن الزبير، وقبيصة بن ذؤيب، وعبد الملك بن مروان يقول الذهبي" كان قبل الخلافة متعبداً ناسكاً عالماً فقيهاً أوسع العلم" وتولى ديوان المدينة لمعاوية بن أبى سفيان.

وتمكن عبد الملك بن مروان من أخماد الفتن والثورات التي كادت أن تسحب البساط من تحت أقدام الأمويين حيث عم الأضطراب في سائر البلاد ومن أخطرها.

١- ثورة عمرو بن سعيد بن ابي العاص الأشدق ٧٠هـ:

تعریب الدواوین ۷۸هـ:

#### تعريب العملة:

ومن أعظم إنجازات عبد الملك أصلاح نظام العملة ومن المعروف أن العملة الرومية والفارسية كانت شائعة التداول قبل الإسلام، واكتفى الخلفاء الأوائل المسلمون بهذه العملة الأجنبية وفي بعض الحالات كانوا يكتبون فوق نقوشها بعض آيات قرآنية.

وكانت القراطيس تدخل بلاد الروم من أرض مصر فأحدث عبد الملك اجراء يقضى بأن تكتب في رؤس الطوامير عبارات من ذكر الله، فكره ملك الروم ذلك وأرسل إلي عبد الملك كتاباً بهذا الشأن، مما أغضب عبد الملك وشاور خالد بن يزيد بن معاوية فأشار عليه بعدم التعامل بالدنانير البيزنطية وضرب عملة إسلامية.

ضرب عَبْدَ الْمَلِكِ بْنَ مَرْوَانَ الدَّنَانِيرَ وَالدَّرَاهِمَ سَنَةَ خَمْسٍ وَسَبْعِينَ. وَهُوَ أَوَّلُ مَنْ أَحْدَثَ ضَرْبَهَا وَنَقَشَ عَلَيهَا، وعرب الدواوين. البخاري: التاريخ الكبير، دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد - الدكن، ج،ص ٢٩٦؛ ابن سعد: الطبقات الكبري، ج٥، ص١٧٣ ـ ١٨١.

وكان أول سك للعملة العربية الخالصة سنة ٧٤هـ/٦٩٢-٣٩٣م وقيل سنة ٧٥هـ/٦٩٢م أو سنة ٧٦هـ/٦٩٥م.

وتوفى عبد الملك بن مروان فى نصف شوال عن عمر يناهز السابعة والخمسين وقيل إحدى وستين وقيل أربع وستين سنة.

## ٢-ثورات ابن الأشعث(٨٠ - ٨٨هـ):

كان عبد الرحمن بن محمد الأشعث عامل سجستان من قبل الحجاج بن يوسف الذى أرسله بجيش إلى رتبيل ملك كابل الذى تأخر فى دفع الأتاواة السنوية.

ولم ينفذ ابن الأشعث الخطة الحربية المرسومة وأجلها للعام القادم، مما أثار سخط الحجاج عليه، ولكن ابن الأشعث لم يستجب لتهديد الحجاج بل أعلن خلعه وأيده الجند وعاد إلى العراق ولما اقترب من الأهواز سير الحجاج إليه جيشاً فهزمه ابن الأشعث ثم أنهزم ابن الأشعث في الجولة الثانية، وسببت ثورة ابن الأشعث أضطراباً عاماً للحجاج في العراق وأرسل الحجاج إلى عبد الملك بن مروان يطلب النجدة.

## ٦-الوليد بن عبد الملك (٨٦-٩٩هـ/٥٠٧-٥١٧م):

بويع الوليد بالخلافة في نصف شوال سنة ٨٦هـ/٥٠٧م، بعد وفاة أبيه ويكني أبو العباس، أمه ولادة بنت العباس بن حر بن الحارث العبسية.

وكان مروان بن الحكم قد بايع لأبنيه عبد الملك ثم عبد العزيز ولكن عبد العزيز مات قبل وفاة عبد الملك فعين عبد الملك ولديه الوليد ثم سليمان سنة ٥٨ه /٤٠٧م، وكتب بذلك إلى الأمصار فبايع الناس ولما مات عبد الملك جدد الناس البيعة للوليد.

د.محمد محمد ټاریخ إسلامي

وتميز عهد الوليد بالهدوء والأستقرار بفضل تغلب والده عبد الملك على ثورة عبد الله بن الزبير وابن الأشعث، لذلك اتسعت أطراف الدولة الإسلامية شرقاً وغرباً.

فتم فتح المغرب والأندلس وبلاد ما وراء النهر وبلاد السند، وسنلقى مزيداً من التفاصيل عن تلك الفتوحات في القسم الخاص بها.

وقام الوليد بعدة إصلاحات داخلية فهو أول من عمل البيمارستانات للمرضى، وتعهد بكفالة الأيتام ورتب لهم المؤدبين والعميان من يقودهم، وأعطى كل مقعد خادماً، وكل ضرير قائداً.

ومن أهم أعماله أنه صفح باب الكعبة والميزاب والاساطين ، وأتخذ دار الضيافة وجدد مسجد الرسول واله وزاد فيه المنازل التي حوله وحجرات أزواج النبي وأول من أقام الأميال ومهد الطرقات.

وكان الوليد مهتما بالعمارات والأبنية وإتخاذ المصانع والضياع وكان الناس يعتقون في زمانه فيسأل بعضهم بعضا عن الأبنية والعمارات.

ومن أروع إنجازات الوليد في العمران المسجد الجامع الذي بدأ في بنائه سنة ٨٧ه بدمشق حيث أوكل المهمة إلي صالح بن كيسان وبعث اليه الوليد بالاموال والرخام والفسيفياء ، وثمانين صانعاً من الروم ومن القبط من أهل الشام ومصر، وبالغ في تزينه وقد استغرق بناء مسجد دمشق كل عهد الوليد بل وبقيت فيه أعمال أتمها أخوه سليمان بعده، كما أضاف بعض الزيادات في مسجد الرسول في من المنازل التي حوله وحجرات أزواج النبي في وقام بتلك المهمة والى المدينة عمر بن عبد العزيز.

ومن أعماله أنه زاد في كنيسة النصاري.

وتوفى الوليد فى جمادى الأول سنة ٩٦هه/٥٧٥م بدمشق ودفن بباب القصر، وكانت مدة خلافته تسع سنين وأشهر وخلفه أخو سليمان بن عبد الملك وقد خلف الوليد تسعة عشر ولداً ذكراً.

## ٧-سليمان بن عبد الملك (٩٦-٩٩ه / ٥١٧-٧١٧م):

تولى سليمان بن عبد الملك عرش الخلافة بعد وفاة أخيه الوليد في جمادى الآخرة سنة ٩٦هـ / ٢٧٣ - ٩٦٤ يا ٢٧٤ م).

وعاش سليمان في البادية عند أخواله بني عبس، وكان لتلك التربية أثر في ثقافته فتميز بالفصاحة والبلاغة. وكان سليمان من خيار بني أمية، وأستبشر الناس بخلافته خيراً يقول ابن عبد ربه "وكانت ولايته يمن وبركة أفتتحها بخير وإختتمها بخير فأما افتتاحه فيها بخير فرد المظالم وأخرج المسجونين وبغزاة مسلمة بن عبد الملك الصائفة حتى بلغ القسطنطينية، أما إختتامها فاستخلافه عمر بن عبد الملك الصائفة.

ومن محاسن سليمان أيضاً إحياء الصلاة لمواقيتها بعد أن كان بنو أمية يؤخروها ، وكان محباً للحق وأهله وإتباع القرآن والسنة وإظهار الشرائع ، قام بغزو القسطنطينية .

وفى عهد سليمان ازدهرت صناعة الوشى فى اليمن والكوفة والأسكندرية، ولبس الناس الوشى والأردية والسراويل والعمائم وأمر أهل بيته وعماله وخدمه بارتداء الوشى. وأهتم سليمان بعمارة مدينة الرملة فبنى مسجدها ودار الأمارة.

وكان تغير ولاية العهد في البيت الأموى من أصعب التحديات التي أدت إلى إنهيار ملكهم فها هو الوليد يلجأ إلى خلع سليمان ويبايع لولده عبد العزيز وأرسل بهذا الشأن إلى عمال الأقاليم فلم يجبه إلا الحجاج بن يوسف وقتيبة بن مسلم، ولكن القدر لم يهمل الوليد لتنفيذ خطته.

وقد كانت حادثة تغير ولى عهد الوليد حادثة مؤسفة، صبغت بداية عهد سليمان بالانتقام من القادة البارعين الذين رفعوا لواء الإسلام، وقد كان الحجاج يحس بالفجوة والكراهية بينه وبين سليمان، وكان يتمنى أن يموت قبل الوليد، وقد حقق أمنيته أما آل الحجاج ومحمد بن القاسم وقتيبة بن مسلم فقد ذاقوا العذاب من سليمان.

ومن مآثر سليمان التي أختتم حياته بها والتي سبق أن ذكرناها إختياره عمر بن عبد العزيز (١) لولاية العهد ثم أحيه يزيد بن عبد الملك بعده.

توفي سليمان بن عبد الملك في مرج دابق أثناء خروجه غلي رأس الجيش لفتح القسطنطينية في شهر صفر سنة ٩٩ه ، وبويع في نفس اليوم لابن عمه عمر بن عبد العزيز (٢) ، وقد خلف سليمان أربعة عشر ولداً ذكراً (٣) .

<sup>(</sup>۱) عمر بن عبد العزيز: هو عمر بن عبد العزيز بن مروان بن الحكم، ويكني أبا حفص وأمه أم عاصم ابنة عاصم بن عمر بن الخطاب اختلف المؤرخون في سنة ولادته والغالب أنه ولد عام ١٦هـ، وأنه ولد بالمدينة زمن يزيد يزيد بن عبد الملك ، تولي الخلافة بعد سليمان بن عبد الملك، وتوفي عمر بدير سمعان من أعمال حمص مما يلي قنسرين مسموما فيما قيل من قبل أهله يوم الجمعة لعشر بقين من رجب سنة (١٠١ه هـ/ ١٩٨٩م)وله تسع وثلاثون سنة وكانت خلافته سنتين وخمسة أشهر وخمسة أيام الطبري :تاريخ الطبري ،ط٢،دار التراث – بيروت، ١٣٨٧ هـ، ج٢،ص ٥٦٥ ؛ المسعودي :التنبيه والإشراف، تحقيق عبد الله الصاوي، دار الصاوي – القاهرة (د.ت)، ٢٧٦ ؛ ابن الجوزي : المنتظم ، ج٧، ص ٣١-٣١.

<sup>(</sup>۲) خليفة بن خياط: تاريخه ص٦٦، ٣١، المسعودي: مروج الدهب ج٣ ص١٩٢، ابن كثير: البداية ج٩ ص١١٥.

<sup>(</sup>٣) ابن قتيبة: المعارف ص ٣٦١.

### ٨-عمر بن عبد العزيز (٩٩-١٠١هـ/٧١٧-٢٧م):

عمر بن عبد العزيز بن مروان أبو حفص خامس الخلفاء الراشدين ولد بحلوان سنة  $7.4 \times 1.7$ م، وفي رواية أخرى في المدينة. وأمه أم عاصم بنت عاصم بن عمر بن الخطاب ولى الخلافة في صفر سنة  $9.9 \times 1.7$ م، وأطلق عليه لقب أشج بني أمية.

وتولى عمر إمارة المدينة فى خلافة الوليد سنة ٧٠٩ه/٧٠م، فأحسن السيرة فى الرعية. ولم يلبث أن عزله الوليد للخلاف الذى حدث بين عمر والحجاج بن يوسف بسبب وفود أهل الكوفة والبصرة إلى المدينة خوفاً من بطش الحجاج وظلمه.

ولما تولى عمر مقاليد الخلافة بموجب وصية سليمان تلقى البيعة من الناس، وخطب فيهم بقوله "أيها الناس إنما نحن من أصول قد مضت وبقيت فروعها فما بقاء فرع بعد أصله وإنما الناس في هذه الدنيا أغراض تتصل فيهم".

وكان عمر بن عبد العزيز أول من جلس للمظالم بنفسه من الخلفاء وبدأ ببنى أمية فرد الغصوب التي أخذوها إلى أصحابها وحذره بعض خاصته من هذا الأمر خشية أن تتألب عليه قلوبهم، فكان رده في غاية الجرأة في الحق "أبيوم يسوى يوم القيامة تخوفوني فكل خوف أتقيه قبل يوم القيامة لا وقيته.

كما نهى عماله عن سب على بن أبى طالب وتوعد المخالف بالعقاب الصارم. وأنشا عمر بن عبد العزيز ديواناً للسجون وفصل بين حبس الرجال والنساء وبين أهل الجرائم، ومن حبس في دين، وقد أمر ألا يقيد أحد في محبسه.

ح.محمت محمد ټاريخ إسلامني

وكانت سياسة عمر بن عبد العزيز المالية ناجحة إلى حد كبير فعزل الولاة الذين أساءوا السيرة في أقاليم الدولة المختلفة.

ولما شكا إليه بعض الولاة كثرة الدحول في الإسلام ونقص إيرادات بيت المال، وأستأذنوه في فرض الجزية على من اعتنق الإسلام، وَبَّخَهم بشدة بقوله المشهور إن الله بعث محمداً هادياً ولم يبعثه جابياً.

وكان عمر زاهداً فى أمور الدنيا كلها، فلم يتقاضى أجراً على عمله من بيت المال، وأمر زوجته فاطمة ابنة عبد الملك برد ما تملك من مال وحلى وجوهر إلى بيت مال المسلمين وحذرها من سوء العاقبة.

ولم يسلك عمر مع الخوارج سياسة العنف والشدة كما فعل عمه عبد الملك من قبل أن أخلاقه الكريمة وحبه للسِلْم جعلته يقارعهم بالحجة، وقد نجح في إقناع الرسل الذين أرسلهم إليه زعيم الخوارج.

وصفوة القول أن عمر بن عبد العزيز فى خلال سنتين وبضعة شهور قام بعدة إصلاحات هائلة فى الداخل، وصحح مسار الدولة الإسلامية وكان موضع الرضا والإحترام حتى من أشد الفرق عداء للأمويين كالخوارج والشيعة.

توفي عمر بن عبد العزيز في شهر رجب سنة ١٠١ه وكانت وفاته بدير سمعان من أعمال حمص ، وخلفه ابن عمه يزيد بن عبد الملك وقد ترك عمر أربعة عشر ولداً ذكراً.

## ٩-يزيد بن عبد الملك (١٠١-٥٠١ه / ٧٢٠-٢٧٩):

ولى يزيد بن عبد الملك بن مروان بن الحكم عقب وفاة عمر بن عبد العزيز فى شهر رجب سنة ١٠١ه/٧٢٠م، بناء على وصية أخيه سليمان بن عبد الملك، وكان مولده بدمشق سنة ٧٢هـ.

وكان يزيد شغوفاً باللهو والطرب، مغرم بجاريتين هما حبابه وسلامة، ولما توفت حبابه حزن يزيد وظهر عليه اليأس وأنشدها:

ومن أهم أعمال يزيد أنه أمر عمر بن هبيرة والى العراق بمسح إقليم السواد سنة ١٠٥هه/٧٢٤م، ومن المعروف أنه لم يمسح منذ خلافة عمر بن الخطاب وفرض ابن هبيرة رسوماً جديدة على النخل والشجر، وأعاد السحر والهدايا وماكان يحصل في النيروز والمهرجان.

وفي عهد يزيد أعلن يزيد بن المهلب بن أبي صفرة الذي فر من سجن عمر بن عبد العزيز الثورة في البصرة وأسر واليها ثم زحف إلى الكوفة وأشتدت شوكته بتأييد ازد له وأهله وبعض خاصته، وسير إليه يزيد بن عبد الملك جيشاً بقيادة أخيه مسلمة وابن أخيه العباس بن الوليد تمكن من قتله وتفريق شمل أتباعه (۱).

وعاد الخلاف بين اليمنية والمضرية من جديد، وأصبحت اليمنية من اشد أعداء الدولة وبعد أن كانت من أنصارها وصار العنصر المضرى حزب الأمويين؛ كما و عاد الخوارج إلى مهاجمة العراق فنجد شوذب الخارجى الذى ظهر فى عهد عمر بن عبد العزيز وهادنه يهاجم الكوفة ويهزم جيوشها عدة مرات، ولكن مسلمة حينما دخل الكوفة لحرب بن المهلب أرسل نحوه جيشاً ضخماً تمكن من قتله بعد معركة حامية الوطيس ، وتمكن يزيد بن عبد الملك من القضاء على ثورة الخوارج في العراق بقيادة شوذب — بسطام اليشكري — الذي هزم عدة جيوش عراقية ، وأرسل إلى مسلمه جيشاً هزمه وقضي عليه .

175

<sup>(&#</sup>x27;) الطبري: تاريخه ج٦،ص٠٩٥.

د.محمد محمد ټاریخ إسلامي

وفى عهد يزيد وصل دعاة بنى هاشم إلى خراسان مرتدين زى النجار، وشك فى أمرهم سعيد بن عبد العزيز واليها فأخبروه بأنهم خرجوا من أجل التجارة فعفى عنهم.

ومن الرجال الذين اعتمد عليهم يزيد ولى يزيد بن مسلم على المغرب، وعبد الرحمن بن الضحاك على المدينة، وعمر بن هبيرة على العراق، وكعب بن حامد العبسى على الشرطة.

وجعل يزيد ولاية العهد من بعده لأخيه هشام ثم ابنه الوليد، وتوفى يزيد بن عبد الملك بالبلقاء من أرض دمشق في شعبان سنة ١٠٥هه/٢٧م، وقد خلفه ثمانية أولاد ذكوراً ، وتولي الخلافة من بعده أخوه هشام بن عبد الملك بعهد منه .

## • ١-هشام بن عبد الملك (٥٠١-٥١ه/٢٤٧ع):

تولى هشام بن عبد الملك بن مروان الخلافة فى آخر شعبان سنة ٥٠ هـ ١٠٥ معبان سنة وفد عليه البريد بالرصافة ليخبره ثم رحل هشام إلى دمشق ليتلقى البيعة من الناس.

ومن المعروف أن هشاما ولد سنة ٧٢ه، ويعد من ساسة بنى أمية البارزين، يقول المسعودى "أن السواس من بنى أمية ثلاث معاوية وعبد الملك وهشام، وفتحت به أبواب السياسة وحسن السيرة".

واهتم هشام بتحصين الثغور وحفر القنوات بطريق مكة وعمل الخز، كما عزل الولاة الذين أسرفوا في ظلم الرعية، ووضع عليهم العيون والجواسيس للوقوف على أعمالهم.

ح.محمد محمد ټاريخ إسلامي

وقد نظم هشام الدواوين وضبط الحسابات بعناية فائقة، قال عبد الله بن محمد بن على بن عبد الله بن عباس-والفضل ما شهدت به الأعداء-جمعت دواوين بنى مروان فلم أر ديواناً أصبح ولا أصلح للعامة والسلطان من ديوان هشام.

ويحدثنا السيوطى عنه "كان لا يدخل بيت ماله مالا حتى يشهد أربعون قسامة لقد أخذ من حقه، ولقد أعطى لكل ذى حق حقه".

وفى عهد هشام ارتفع شأن اليمنية على حساب المضرية نتيجة لما حدث فى عصر يزيد بن عبد الملك، فأحب هشام أن يوجد التوازن بين الفريقين فولى على العراق خالد بن عبد الله القسرى، وفى سنة ٢٠هـ/٧٣٧–٧٣٨م تغيرت سياسة هشام بالنسبة للقبائل فتحول عن اليمنية إلى المضرية.

ومن الأحداث الهامة في عهد هشام إستلاء الجنيد بن عبد الرحمن على بلاد السند وغزوة عنبسة بن سحيم الكلبي بلاد الفرنج، وتعين عبد الله بن الحجاب على بلاد المغرب وغزوة نصر بن سيار إلى بلاد ما وراء النهر سنة الحجاب على بلاد المغرب مياسة هشام بالنسبة للقبائل فتحول عن اليمنية إلى المضرية.

ومن الأحداث الهامة في عهد هشام إستيلاء الجنيد بن عبد الرحمن على بلاد السند وغزوة عنبسة بن سحيم الكلبي بلاد الفرنج، وتعين عبد الله بن الحجاب على بلاد المغرب وغزوة نصر بن سيار إلى بلاد ما وراء النهر سنة الحجاب على بلاد المغرب وغزوة نصر بن سيار إلى بلاد ما وراء النهر سنة ١٢١هـ/٧٣٨-٧٣٨م.

مما يؤخذ على هشام تغافله عن دعاة بنى العباس الذين نشطوا في عهده في الدعوة لآل البيت حتى وصلوا إلى خراسان، وجدوا في تشويه سمعة الدولة

الأموية وإستفحل أمرهم، وقد ظهرت آثار ذلك قبيل وفاته. فكانت خلافته تسع عشرة سنة وسبعة أشهر وأحد وعشرين يوماً وأنجب عشرة من الأولاد ذكوراً، وتوفى هشام في شهر ربيع الأول سنة ١٢٥هـ/٧٤٣م، كان نقش خاتم هشام بن عبد الملك " الحكم للحكم الحكيم".

# ۱۱ – الوليد بن يزيد بن عبد الملك (الوليد الثاني) (۲۱ – ۲۱هـ/۲۲ × ۷۰ ×۲۹):

كانت بيعة الوليد في شهر ربيع الآخر سنة ١٢٥هـ/٧٤٣م، حيث عقد أبيه ولاية العهد له بعد أحيه هشام بن عبد الملك، ولما ولى هشام أكرم الوليد حتى ظهر من الوليد حب الشراب والأنغماس في اللهو يقول المسعودي" وكان الوليد صاحب شراب ولهو وطرب وسماع للغناء، وهو أول من حمل المغنيين من البلدان...."، استهل الوليد عهده بزيادة عطيات الجند ويسر له ذلك الأموال التي كان قد تركها عمه هشام.

وظهر الوليد منه للناس تهاون بأمور الدين الأمر الذي جعل هشام يطمع في البيعة لأبنه مسلمة وخلع الوليد وأستخف به.

ثم رحل إلى الأردن حتى وفاة هشام فجاءه البريد وسلم عليه بالخلافة وقام الوليد بعزل عمال هشام إلا يوسف بن عمر الثقفى لأنه وجد في ديوان هشام كتباً من العمال بعزل الوليد إلا يوسف الذي ثار على هشام وأمر الوليد بحبس خالد بن عبيدا الله ليدفع ما عليه من بقايا حراج العراق وكان الوليد من عشاق رياضة سباق الخيل فأقام حلبة للسباق.

وتخلص الوليد من يحيى بن زيد بن على الذى فر إلى خراسان فأمر نصر بن سيار بملاحقته وقتله.

د.محجر محمد ټاريخ إسلامي

وعادت الفتنة من جديد بين اليمانية والمضرية في عهد الوليد ومكث الوليد بن يزيد أياماً كثيرة مخلوعاً.

وأغضبت سياسة الوليد بن يزيد أكبار أهل الشام وأجمعوا على قتله مع غيره من رجالات دولته وهجموا عليه، فلما أحس بهم دخل داره وفتح المصحف وقال يوم كيوم عثمان ثم تقدم إليه يزيد بن الوليد وقتله. وكان مقتل الوليد في أواخر شهر جمادى الآخرة سنة ٢٦١ه/٧٤٣م.

## ۱۲ – يزيد بن الوليد بن عبد الملك

## (جمادى الآخرة-ذى القعدة سنة ٢٦١هـ / ٧٤٢م):

تولى يزيد بن الوليد بن عبد الملك في أول رجب سنة ٢٦ه ١٢٦م، وأمه أبنة يزدجرد بن كسرى، سباها قتيبة بن مسلم بخراسان وبعث بها إلى الحجاج بن يوسف الذى أرسلها إلى الوليد بن عبد الملك فتزوجها، ولم تنجب منه سوى يزيد.

وأطلق على يزيد لقب الناقص لأنه أنقص الزيادة التى زادها الوليد فى أعطيات الجند، وكان يزيد تقياً ورعاً وأكتسب ود القبائل اليمنية فعزل ولاة القيسية وولى مكانهم اليمنية وشهدت الدولة إضطرابا فى مختلف البلدان فخرج عليه العباس بن الوليد بحمص وبشر بن الوليد بقنسرين وعمر بن الوليد بالأردن ويزيد بن سليمان بفلسطين.

وتوفى يزيد بن الوليد بدمشق يوم الأحد مستهل ذى الحجة سنة ٧٤٣/٨ فكانت ولايته حوالي خمسة أشهر ويومين.

## ١٣-إبراهيم بن الوليد (٢٦ه / ٤٣م):

د.محمت محمد تاریخ إسلامی

كان إبراهيم بن الوليد مقيماً في دمشق ولما مات أخوه يزيد بن الوليد تولى مقاليد الأمور سنة ٢٦ه ١٢٨م، وكان ضعيفاً مغلوباً على أمره، فكان يسلم عليه تاره بالخلافة، وتارة بالأمارة وتارة لا يسلم عليه بواحدة منهما، فمكث سبعين يوماً فثار عليه مروان بن محمد وخلعه وبويع له بالخلافة يوم الأثنين للنصف من صفر سنة ١٦٧ه ١٤٨م، ولم يزل مع مروان حتى غرق بالزاب.

## ٤ ١ -مروان بن محمد (١٢٧ - ١٣٢هـ/٤٤٧ - ٩٤٧م):

مروان بن محمد بن مروان بن الحكم آخر خلفاء الدولة الأموية، بويع بالخلافة في صفر سنة ١٢٧هـ/٧٤م، وكان يلقب بالحمار أو حمار الجزيرة لجرأته في الحروب ولقب أيضاً بالجعدى نسبة إلى مؤدبة الجعدى بن درهم.

وفى عهد مروان بن محمد إشتدت الثورات التي قام بها اليمنية ضد الحكم الأموى فى أنحاء الشام وفى العراق، وتمكن مروان بفضل مهارته الحربية ومساندة القيسية أن يخمد تلك الثورات الواحدة بعد الأخرى.

وظهر الخوارج في العراق فسار مروان لحرب زعيمهم الضحاك بن قيس الحروري حتى قتله بعد معارك عديدة. كما وفد خوارج اليمن إلى مكة والمدينة وعليهم أبو حمزة المختار بن عوف الأزدى وبلخ بن عقبة الأزدى فأرسل لهم مروان جيشاً فرق جمعهم.

وإشتد نفوذ أبو مسلم الخراساني في الشرق وعلى الأخص في حراسان وأشتبك مع نصر بن سيار واليها من قبل مروان في حروب طاحنة ولما تأزم الموقف إستنجد نصر بمروان بأرسال المدد ولما يأس نصر أرسل إلى والى العراق يزيد بن عمر بن هبيرة يطلب النجدة ولم يجبه لأن العراق كانت كالبركان يغلى

بالفتن والثورات، ولذلك سقطت خراسان في يد والى أبي مسلم وفر نصر بن سيار إلي همذان حتى توفى هناك.

ودخل أبو العباس السفاح الكوفة سنة ١٣٢هـ/٩٤٩م وبايعه الناس وأظهر دعوته وأرسل جيشاً لمحاصرة يزيد بن عمرو بن هبيرة بواسطة ثم نزل الأنبار وسماها الهاشمية.

أما مروان بن محمد فزحف إلى الموصل ونزل الزاب فجهز السفاح إليه جيشاً لحربه وعليه عميه عبد الله بن على وعبد الصمد بن على، وكان جيش مروان نحو مائة وعشرين ألف فغرق منه نفر عظيم، وعاد مروان إلى دمشق وعبد الله يلاحقه ثم هرب إلى مصر، وأعلن أهل الموصل وحران بيعتهم إلى أبى العباس السفاح وسارع أهل منبج وقنسرين وحمص وبعلبك بإعلان البيعة للعباسيين.

وأقام عبد الله ين علي بدمشق وبعث أخاه صالح بن على خلف مروان إلى مصر فجرى بينهم قتال حتى قتل مروان فى أبو صير من أعمال الفيوم سنة ١٣٢هـ/٩٤م فكانت ولاية مروان خمس سنين وشهراً.

#### المدن الإسلامية

#### مدينة البصرة

البصرة أقدم المدن الإسلامية ، وهي تقع عند ملتقي دجلة والفرات في الموضع المعروف بشط العرب ، وموقعها قريب من الماء والمراعي في طرف البر إلى الريف فيه قصباء – ما يشبة البوص – ودونه منافع ماء ، وهي إحدى أمهات مدن العراق الشهيرة ، وهي مدخل العراق الجنوبي وتقع في ملتقي البحر والسهل والخصب والصحراء إذ هي مدينة بين فارس وديار العرب وحد العراق على بحر الصين ،

وعن تاريخ بناؤها هناك اختلاف بين المؤرخين في تحديد ذلك حيث ذكر أنها بنيت قبل الكوفة في سنة ١٤ه ، ويذكر البعض أنها بنيت بعد الكوفة سنة ١٧ه ، ويمكن الجمع بين الآراء في أن العرب نزلوها سنة ١٤ه إلا أنها لم تخطط إلا في سنة ١٧ه تلك السنة التي خططت فيها الكوفة ، ويؤكد ذلك قول الطبرى : " أن أهل الكوفة والبصرة استأذنوا الخليفة عمر في بنيان القصب فلم يحب أن يخالفهم فأذن لهم فابتني أهلها بالقصب ، فلما وقع حريق بالكوفة والبصرة استأذنوا الخليفة عمر في البناء باللبن فقال " افعلوا ولا يزيد بالكوفة والبصرة استأذنوا الخليفة عمر ولا تطاولوا في البنيان ، وكتب إلى عقبة بن غزوان أحدكم على ثلاث حجرات ولا تطاولوا في البنيان ، وكتب إلى عقبة بن غزوان وأهل البصرة بمثل ذلك ، وجعل على تنزيل أهل البصرة والإشراف على بناءها عاصم بن الدلف أبو الجرداء ،

وكان السبب في نزول المسلمين بها سويد بن قطبه الذهلي كان يغير على العجم في ناحية الخريبة من البصرة قبل أن ينزلها ، ولما بلغ عمر على حبره

د.مدعت محمد تاریخ إسلامی

وما يصنع بالبصرة ، رأى أن يوليها رجلا من قبله ، وأن ينزلها المسلمين ، ليحولوا بين أهل فارس ومن إليهم ، وإمداد اخوانهم من أهل المدائن ونواحيها ، فولاها عتبه بن غزوان ، وقال له : أن الحيرة قد فتحت فأت أنت ناحية البصرة ، واشغل من هناك من أهل فارس والأهواز وميسان عن امداد إخوانهم فسار إليهم عتبة في أكثر من ثلاثمائة رجل انضم إليه سويد بن قطبة وغيره من الأعراب وأهل البوادى ، ونزلها في ربيع الأول أو الآخر سنة أربعة عشر ،

كتب بن غزوان إلى الخليفة عمر يستأذنه فى تمصير البصرة وقال له: "إنه لابد للمسلمين من منزل يشتون به إذا اشتوا ويكسون – يستترون – فيه إذا انصرفوا من غزوهم ، فكتب إليه الخليفة عمر : إن ارتد لهم منزلا قريبا من المراعى والماء، واكتب إليا بصفته ، فكتب إليه "إنى قد وجدت أرضا كثيرة الفضة – الحجارة – فى طرف البرالى الريف ، ودونها منافع فيها ماء وفيها قصباء ،

ولما وصلت الرسالة إلى عمر قال: "هذه أرض بصرة ، قريبة من المشارب والمراعى المحتطب" (٤٩) وكتب إليه أن أنزلها ، فنزلها وبنى مسجدها من قصب باعتباره نواة المدينة ، وبجواره عن قرب دار الإمارة ، ثم أقطعت القبائل خططها حول المسجد ، وخططت الشوارع فجعلوا عرض شارعها الأعظم ستين ذراعا ، وجعلوا عرض ما سواه من الشوارع عشرين ذراعا ، وجعلوا عرض كل زقاق سبعة أذرع، وجعلوا وسط كل خطة رحبة فسيحة لمربط خيلهم وقبور موتاهم وتلاصقوا ، ولم يفعلوا ذلك إلا عن رأى اتفقوا عليه ، أو نص لا يجوز خلافة ، وتركت حرية تقسيم الخطط للقبائل التي اختطت وبنيت منازلها (٥٠) ،

د.محمت محمد تاریخ إسلامی

وبنى الناس منازلهم من القصب فكانوا إذا غزوا نزعوا ذلك القصب ، ثم حزموه ووضعوه حتى يعودوا من الغزو ، فيعيدون بناءها كما كان وهكذا .

ولما مات عتبة بن غزوان ولى عمر عليها أبا موسى الأشعرى سنة ١٧هـ/٢٥م وظل حتى سنة ١٩هـ/٢٥م وفي عهده بدأت تزداد أهمية البصرة وزاد عدد المهاجرين إليها ، وأدى ذلك إلى تطورها فاختط الناس ، وبنوا المنازل باللبن ، بعد أن أذن لهم عمر في ذلك لأن القصب كان يحترق "كما ذكرنا"، وبني أبو موسى الأشعرى المسجد الجامع بما باللبن وكذلك دار الإمارة، وسقفها بالعشب ، وأمر الناس بالبناء في الخطط التي فتحت لهم ، واتجه إلى تزويد المدينة بالماء الصالح للشرب ولا سيما أن المياه التي كانت تصل إليها كانت مالحة ، فبدأ مشروع حفر نهر الأبلة ،

الذى تم فى عهد عبد الله بن عامر (٢٥-٣٦ه/٦٤٦-٢٥م) ، وهو وغيره من مجموعة الأنحار التي زودت المدينة بالماء اللازم ، ووصلتها تجاريا بالأقاليم المجاورة فدفع ذلك نموها وازدهارها .

وساهم عبد الله بن عامر أثناء ولايته للبصرة على تطويرها حيث شجع العمران بالمدينة ، ومنح الإقطاعات للأشخاص لزيادة الإنتاج ، واتخذ الأسواق بالمدينة ، فقام بشراء عدد من الدور وبني في موضعها سوقا ولا سيما المربد لم تعد قادرة على سد الحاجات الجديدة بالمدينة ،

ولما استعمل معاوية بن أبي سفيان زياد بن أبيه واليا على البصرة سنة ٥٥ه/٢٧٤م مرت البصرة بمرحلة تالية من التطور ، حيث بدأت المنازل وغيرها تبنى بالأجر والحصى فأعاد بناء الجامع ودار الإمارة بحذه المواد وسقفه بالساج ، وبنى منارة المسجد بالحجارة فصار من أحسن الأبنية كما أعاد زياد بن أبيه

ح.محمد محمد ټاريخ إسلامي

تنظيم المدينة وتحديد تقسيماتها السكنية ، متبعا نفس نظام الكوفة ، فقسمها إلى خمسة أخماس ، كل خمس مجموعة من العشائر التي تنتمي إلى قبيلة واحدة ويرأسه رئيس من تلك القبيلة ، وسهل ذلك في إدارة المدينة ، وسهل استنفار الجند وهذا هو الهدف الأسمى من هذا التقسيم .

كما شجع زياد بن أبيه على تأسيس الأسواق حيث بنى "مدينة الرزق" وهى عبارة عن سوق واسعة لها أربعة أبواب وتحتوى على أنشطة اقتصادية ، كما أنه اهتم بإنشاء الوحدات العمرانية المتصلة بإتساع المدينة وزيادتها ، كالمحلات والمربعات والحمامات ،

وصاحب اتساع مدينة البصرة زيادة في عدد سكانها ويدل على ذلك أن عدد مقاتليها خلال عهد زياد بن أبيه بلغ ثمانين ألفا ، وعيالهم مائة ألف وعشرين ألف عيل .

ونظرا لموقعها المتوسط بين الشام وفارس ، أسرع إليها العمران واتخذها الأمويون مقرا لإمارة العراق فاتسعت عمارتها حتى بلغت مساحتها في إمارة خالد بن عبد الملك القسرى (١٠٦-١٠٥هـ) فرسخين والفرسخ يساوى حاده متر .

وكانت البصرة خلال العصر العباسى ملتقى التجارة ، وتجارتها تمتد شرقا إلى الهند والصين ، وغربا إلى أقصى بلاد المغرب ، وجنوبا إلى الحبشة ، واشتهر أهلها بالأسفار التجارية إلى كل الجهات ، ويؤكد ابن الفقيه الهمذاني ، على شهرة تجار البصرة وكسبهم في الاتجار مع البلاد المختلفة ، بقوله : "أبعد الناس نجعه – سعى وراء الكلأ – في الكسب بصرى وحميري" ،

د.محجر محمد ټاريخ إسلامي

ومما زاد أهمية البصرة التجارية خلال العصر العباسى أنها ورثت نشاط الأبلة التجارى ، حيث انتقل إليها عدد كبير من التجار ، فزاد عمرانها وتوسعت حدودها حتى أصبحت الآبلة وعبادان أشبه بضواحى البصرة ، ويؤكد المقدس ذلك بقوله : "أما البصرة ضمن مدنها الآبلة" ،

ومن الجدير بالذكر أن الأهمية التجارية والاقتصادية للبصرة قد لفتت أنظار الخلفاء العباسيين ، لكونها تدر موارد غير قليلة على خزينة الدولة ، سواء عن طريق مزاولتها النشطة للتجارة أو من تردد عدد كبير من التجار الغرباء أصحاب الثروات عليها أو الإقامة فيها مما حفز بعض الخلفاء على إدخال بعض الإصلاحات فيها واستحداث الخدمات العامة ، منها انتقاء خبرة الولاة لإدارتها ، ومداومة الإشراف عليها ، وإيصال المياة العذبة من نفر دجلة إليها ، قال البلازدى : وكان الولاة والإشراف بالبصرة يستعذبون الماء من دجلة ويحضرون الصهاريج ،

وكانت مياه البصرة مرسى مئات السفن التجارية التي كانت تحمل أصناف التجارات منها وإليها ، وقد أشاد المقدسى بتجارتها قائلا : لم تسمع بخز البصرة وبزها وطرائفها وبأزرها ، وهي معدن الآلي والجواهر وفرضة البحر ومطرح البر ولذا تكاثرت ثرواتها وبني أهلها القصور والحدائق ، وأنشأوا البرك والميادين .

د.مدعت محمد تاریخ إسلامی

السبب في بنائها ، يذكر أنه بعد فتح المسلمين للعراق كانت رسلهم ترد على عمر السبب في بنائها ، يذكر أنه بعد فتح المسلمين للعراق كانت رسلهم ترد على عمر السبب في وجوههم ، وألواغم تغيرا ، فسألهم عن سر ذلك فقالوا له : وخومة البلاد ، فكتب إليه "إن العرب خددهم وكفى ألواغم وخومة المدائن العرب ولحومهم فكتب إليه عمر "إن العرب لا يوافقها إلا ما وافق ابلها من البلدان فابعث سلمان وحذيفة وكان رائدى الجيش دائنين فليرتادا منزلا بريا وبحريا ليس بيني وبينكم منه بحر ولا جسر فبعث سعد بن أبي وقاص سلمان وحذيفة يسيران غربي الفرات حتى أتيا موضع الكوفة" وهو حصباء ورمل فأتيا عليها وتوسطت الريف ، وظعنت في آنف البرية ، فأعجبتهما البقعة فنزلا فصليلا ، ودعوا الله أن يبارك لهم في هذه الكوفة وكتب إلى سعد بالخبر ، فأبلغه سعد إلى الخيرة عمر بن الخطاب الله فأمره أن يسير بالجنود إليها فأرسل سعد بالناس من المدائن حتى عسكر بالكوفة في المخرم سنة ١٧ه / يناير ١٣٨٨م .

وكان عمر يريد أن يقيم المسلمون في خيامهم ، لأن ذلك أجد في حروبهم، وأذكى لهم ، وأهيب في عين عدوهم ، ولما استأذنه أهل الكوفة والبصرة في بنيان القصب لم يحب أن يخالفهم ، وأذن لهم فابتني أهلها بالقصب ، ثم أن الحريق وقع في الكوفة وبالبصرة فاستأذنوا عمر في البناء باللبن ، فقال : " أفعلوا ولا يزيدن أحدكم على ثلاثة أبيات (حجرات) ، ولا تطاولوا في البنيان " وجعل على تنزيل أهل الكوفة والإشراف على بناءها أبو الهياج ابن مالك الأسدى .

أرسل سعد إلى أبى الهياج فأخبره بكتاب عمر فى الطرق: من " أنه أمر بالمناهج — الشارع الرئيسي — أربعين ذراعا ، وما يليها الشوارع الثانوية ثلاثين ذراعا ، وما بين ذلك عشرين ، وبالأزقة سبعة أذرع ، ليس دون ذلك شئ ، وفى القطائع ستين ذراعا ،

وكان أول شئ خط بالكوفة مسجدها فاختطوه ، ثم قام في وسطه رام شديد النزع فرمى عن يمينه وشماله ، ومن بين يديه ومن خلفة ، ثم أمر ببناء الخطط وراء مواقع السهام ، وبني في مقدمة المسجد ظله ذرعها مائتان ، على أساطين رخام كانت للأكاسرة ، وبنوا بجوار المسجد دار الإمارة بينها وبين المسجد طريق منقب مائتي ذراع ، وجعل فيها بيوت الأموال ، وبني ذلك له روربة الفارسي من أجر بنيان الأكاسرة بالحيرة ،

وبالنسبة لتقسيم الخطة بين أفراد القبيلة ، فإن اليعقوبي يذكر ذلك بقوله : "إن كل قبيلة كانت تقسم الخطة المخصصة لها " وكان الأمر متروكا لحرية تصرف اختيار القبيلة ، وكان لكل قبيلة في خطتها مسجد ومقبرة خاصة بها ،

ومن هذه المنطقة "وسط المدينة" امتدت الشوارع "المنهاج" خمسة في اتجاه الشمال ، وأربعة في اتجاه الجنوب ، وثلاثة في اتجاه الشرق ، وثلاثة في اتجاه الغرب، وأطلق عليها "مناهج أهل العزم" وكانت الشوارع الثانوية تسير موازية للشوارع الرئيسية ، وأحيانا متقابلة معها ، وأطلق عليها "منهاج الدهناء" ، ثم يلى ذلك الشوارع الفرعية التي كانت أقل اتساعا ، وتربط التكوينات المعمارية بالشوارع الثانوية والرئيسية ،

وبالنسبة لتقسيم الخطة ٠٠٠

كان سوق المدينة في منطقة الوسط، وكان عبارة عن ساحة مضاء كما هو الحال وسوق المدينة المنورة، حيث كان الخليفة عمر بن الخطاب حريصا على أن تظل السوق بالهيئة التي أقرها الرسول في المدينة (٢٨)، وأشار اليعقوبي أن السوق في الكوفة كان فضاء لا توجد به مبان أو سقف سوى تلك الظلل التي عملت لتظل البائعين في أماكنهم التي اختاروها، واستمرت السوق على هذه الهيئة في عهد هشام بن عبد الملك (١٠٥ - ١٢٥ هـ/٢٤ - ٢٤٧م) عندما قام عامله على الكوفة خالد القسرى بإنشاء الأسواق على هيئة معمارية حديدة، تشتمل على جوانب سفلية ومساكن علوية لمبيت التجار .

وقد اتخذ على بن أبى طالب الكوفة مقراً لخلافته ، وذلك لأن بها شيعة وأنصاره ، ولخصوبة أرضها ، وكثرة خيراتها ، ووقوعها فى مكان متوسط بين أقاليم الدولة الإسلامية ، ولأنها من وجهة نظره أصلح من غيرها فى حرب معاوية بالشام (۱۹) ، وما زال لها شأن عند الشيعة إلى وقتنا الحالى ، وفى ولاية عبد الله بن زياد، بنى المسجد وأنفق عليه نفقات طائلة ، حتى أصبح فريدا بين مساجد زمانه

ثم اتسعت الكوفة وامتد عمرانها حتى بلغت في أوائل القرن الرابع الهجرى ستة عشر ميلا وثلثى ميل ، وبنى فيها خمسون ألف دار للعرب من ربيعة ومضر ، وأربع وعشرون ألف دار لسائر العرب ، وسته آلاف دار لليمن

والتخطيط الذي وضع لبناء الكوفة ، يدل دلالة واضحة عن نظام هندسي راقي ، فضلا عن كونه يتلاءم مع طبيعة العرب ، فلم يحجب هواء

١٨٨

ح.محمد محمد ټاريخ إسلامني

البادية عن أهلها الذين نشأوا في بادية الجزيرة العربية ، لكثرة الشوارع واتساعها ، فعاد إليهم نشاطهم واستردوا حيويتهم وقوتهم .

#### مدينة دمشق عاصمة الخلافة الأموية:

دمشق من المدن القديمة في بلاد الشام وهي مدينة الشام في الجاهلية والإسلام، وليس لها نظير في جميع مدن الشام في كثرة أنهارها وعمارتها، ونهرها الأعظم يقال له "بردا"وهي قلعة من قلاع العلم والحضارة يشهد بذلك تاريخها القديم وقد توالى على دمشق كثير من الحكام فاهتموا بها، وجعلوا منها قبلة للعلماء، حكمها الآراميون واليونانيون والرومان والبيزنطيون، ودخلها المسلمون فاتحين في عصر الفاروق عمر سنة أربع عشرة هجريه حيث افتتحها أبو عبيدة الجراح من باب لها يقال له باب الجابية صلحا.

وكانت دمشق خلال العصر الأموى حاضرة الدولة الإسلامية ، حيث اتخذها الخلفاء الأمويون مقرا لهم بنى بها معاوية بن أبى سفيان دار الإمارة وكان بناء المسجد الأموى نقطة تحول فى تاريخ المدينة ، إذ أصبحت واحدة من أهم المدن الإسلامية ويعد المسجد الأموى أهم الأثار الإسلامية بها ، ويقول ابن جبير أن المسجد الأموى من أشهر جوامع الإسلام حسنا ، واتقان بناء ، وغرابة صنعة ، واحتفاظ تنميق وتزيين ، وشهرته المعرفة فى ذلك تعنى عن استغراق الوصف فيه " ،

ويروى أن المسجد أصلا هو ما اختطة أبو عبيده بن الجراح أحد قادة الفتح، وكان قد دخل المدينة بعد فتحها صلحا سنة ١٤هـ/٢٣٤م واستولى على

النصف الشرقى للكنيسة المسيحية بها وصيره مسجدا ، وهو جامع دمشق المعروف (٧٢) وظل النصف الغربي بأيدى المسيحيين وفقا لشروط الصلح .

وفى رواية أخرى أن المسجد أقيم مكان معبد وثنى قديم للإله جوبتر حوله الإمبراطور ثيودور سنة ٣٧٩م إلى كنيسة عرفت باسم كنيسة القديس يوحنا ، فبنى أبو عبيده بن الجراح المسجد الأول فى دمشق ، فلما جاء الوليد بن عبد الملك أرسى مسجده مكان المعبد والجامع والكنيسة معا

ويرى علماء الأثار أن المسجد الأموى في دمشق بني كله دفعة واحدة ولم يدخل في بنائه الكنيسة أو المعبد ، كما لم يكن بناؤه استكمالا لبناء سابق ، ذلك لأن الوليد بناه دفعة واحدة – وظل بناءه لمدة ثمانية أعوام ، وانفق عليه خراج الدولة الإسلامية سبع سنين .

والمسجد الاموى من المساجد الجامعة العظيمة في الإسلام ، وقد كان موضع عناية واهتمام الخلفاء والملوك والسلاطين والحكام فزادوا فيه ، وتحيل مكانه بارزة في تاريخ الحضارة الإسلامية ، فهو الذي جعل المدينة تتوق إليها الأنظار ، ويؤمها العلماء ورجال الدين ، ويفد إليها طلاب العلم من كل مكان ، وظلت مدينة دمشق حاضرة الشام عاصمة للخلافة الإسلامية حتى انتهاء الدولة الأموية

### مدينة واسط (٨٣-٨٦هـ / ٧٠٧-٥٠٧م)

كان الحجاج بن يوسف الثقفي قد رغب في بناء مدينة جديدة لتسهل عليه إدارة العراق ، بعد أن رأي صعوبة إدارة العراق من البصرة والكوفة ، حيث كان يقيم بالكوفة ستة أشهر وفي بغداد ستة أشهر فأرسل إلي الخليفة عبدالملك ابن مروان يستأذنه في عمارة مدينة تتوسط البصرة والكوفة والأهوار فأذن له

أما عن اسم واسط فقد ذكر أبو المحاسن أنه في سنة ٧٨هـ/٦٩م فرغ الحجاج من بناء واسط ، وانما سميت بذلك لأنها تقع بين الكوفة والبصرة والأهوار ، بينها وبين الكوفة خمسون فرسخاً ، وبينها وبين البصرة خمسون فرسخاً ، وبين الأهوار خمسون فرسخاً .

ويمتاز موقع واسط بأنه في بقعة مرتفعة عن مستوي سطح النهر وأنه كثير الخيرات صحيح الهواء عذب الماء ، وكان أطباء الحجاج هم الذين أرشدوه الي هذا المكان المختار فاشتراه من صاحبه ، وكان مكان المدينة مغطاة بالقصب ولذا سميت "واسط القصب".

وكان نهر دجلة يقسم المكان الذي اختاره الحجاج لبناء واسط الي قسمين فجعل بينهما جسراً من السفن ، وبني الحجاج في الجانب القريب القصر والقبة الخضراء والمسجد الجامع وجعل عليهم سوراً .

وكان القصر يتوسط المدينة بحيث تؤدي إليه الشوارع الرئيسية الأربعة التي تفصل بين خطط الأهالي في المدينة ، و أفرد الحجاج الخطط لأصحاب المهن ، وخطط لأهل الشام والكوفة والبصرة ، وحصن الحجاج المدينة بسورين وخندق ، وأقام لها أبواب حديدية وأمر أن تغلق ليلا ولا يسمح لغير أهلها بالمبيت فيها ، وتكلفت هذه المباني بالمدينة مقدار خراج العراق خمس سنوات ، وقدرت بثلاثة وأربعين مليون درهم أضافها الحجاج إلي نفقات الحروب حتى لا يتهمه عبد الملك بالإسراف.

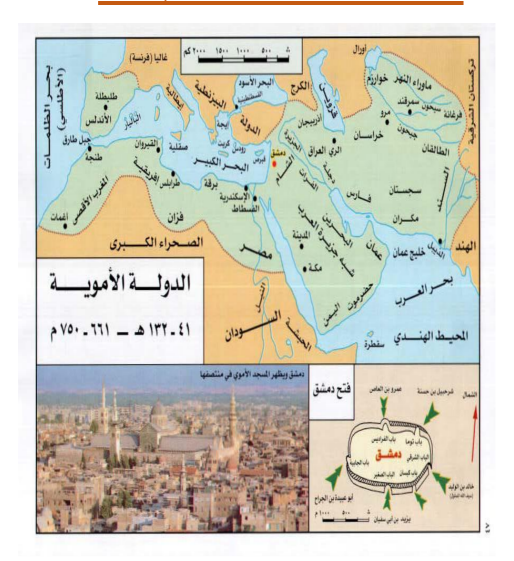
191

<sup>(&#</sup>x27;) الطبري : تاريخه

ح. محمد محمد ټاريخ إسلامي

أقبل أهل العراق علي استيطان واسط وبناء المنازل وشجعهم علي ذلك خصب أرضها وانتشار البساتين بها ، كما أنها أصح هواءً من البصرة ، ولذا كثر بها الفنادق ، وكان الحجاج يدقق في سكانها ولم يكن يدخلها أحد إلا بإذنه ، حيث أسكنها الشاميين وبعض الأسر الأصليين ممن ترك بلاده ما وراء النهر ، وبعض وجوه البصرة و الكوفة .

ظلت واسط مقراً للحكومة حتى بعد وفاة الحجاج وصارت أعظم المدن الحربية في العالم الإسلامي واحتفظت بأهميتها الاستراتيجية طول عصر الخلافة .



خريطة توضح الدولة الأموية (١)

<sup>(</sup>١) شوقى أبو ضيف: أطلس التاريخ الإسلامي ، ص٤٧.

# قائمة المصادر والمراجع

د.مدیت محمد تاریخ إسلامی

- القرآن الكريم .
- الحديث الشريف

- سنن الترمذي، تحقيق بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، بيروت،

۱۹۹۸م

- ابن الأثير: (عز الدين أبو الحسن على بن أبى الكرم الجزرى) ت ٢٣٢هـ/٢٣٢م
- الكامل فى التاريخ ، تحقيق أبو الفداء عبد الله القاضى، دار الكتب العلمية،

بيروت ۱۹۸۷م.

- اللباب في تهذيب الأنساب، تحقيق عبد اللطيف حسن عبد الرحمن، دار الكتب

العلمية، بيروت ٢٠٠٠م.

- أسد الغابة في معرفة الصحابة، تحقيق على محمد معوض، عادل أحمد عدد

الموجود، دار الكتب العلمية، لبنان، بيروت ١٩٩٦م.

• ابن الجوزى: (عبد الرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي أبو الفرج)

ت ۹۷۱۸ هـ /۲۰۰۱م

- المنتظم، دار صادر - بيروت ١٩٢٩ .

ح.محج محمد تاريخ إسلامي

• ابن المعتز: (عبد الله بن المعتز بن المتوكل بن المعتصم بن هارون الرشيد) ت ٢٩٦هـ/ ٩٠٨م

- طبقات الشعراء، تحقيق عبد الستار أحمد فراج، دار المعارف، القاهرة ١٩٥٦.
- ابن حجر: (أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي ) ت٢٥٨هـ/ ١٤٤٨م
- الإصابة في تمييز الصحابة، تحقيق علي محمد البجاوى، دار الجيل، بيروت ١٩٩١م.
- ابن حزم: (أبو محمد على بن أحمد بن سعيد) ت٥٦٤هـ/١٠٦م.
- - الإحكام في أصول الأحكام، دار الحديث، القاهرة ١٩٨٣
- نقط العروس فى تواريخ الخلفاء (ضمن رسائل ابن حزم الأندلسى، ج٢، تحقيق إحسان عباس، ط٢، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت ١٩٨٧م.
- جمهرة أنساب العرب، تحقيق لجنة من العلماء، دار الكتب العلمية، بيروت ٢٠٠١ م.
- ابن خرداذبة: (أبو القاسم عبيد الله بن عبد الله) ت ١٨٨٩ المسالك والممالك ، مطبعة بريل، ليدن ١٨٨٩م.
  - ابن خلدون: ( عبد الرحمن بن خلدون ) ت ۸۰۸هـ/ ۵۰۱م.

د.محدت محمد تاريخ إسلامي

- العبر وديوان المبتدأ والخبر المعروف بتاريخ ابن خلدون، تحقيق خليل شحادة ، سهيل ذكار ، دار الفكر ، بيروت ٢٠٠٠م .

- ابن خلكان: (أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر بن خلكان) ت ٦٨١هـ/ ٢٨٢م.
  - وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان : تحقيق إحسان عباس، دار صادر ، بيروت ١٩٩٤م .
- ابن عبد البر: (الحافظ يوسف بن عبد البر النمرى) ت ٢٦٤هـ/١٠٧م
  - الإستيعاب في معرفة الأصحاب، دار الفكر، بيروت ٢٠٠٦.
- الدرر في اختصار المغازي والسير، تحقيق: شوقى ضيف، دار المعارف، ط٣، القاهرة ١٩٨٢م.
- ابن عبد الحكم: (أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله عبد الحكم بن أعين القرشي المصرى) ت٢٨٧هـ .
  - فتوح مصر، مكتبة مدبولي، ط٢، القاهرة ١٩٩٩.
- ابن عبد ربه: (أحمد بن محمد بن عبد ربه الأندلسي) ت ۹۳۹هـ/۹۳۹م
- العقد الفريد، تحقيق مفيد محمد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت ١٩٨٣.
- ابن عساكر: (الامام العالم الحافظ أبي القاسم علي بن الحسن ابن هبة الله بن عبد الله الشافعي المعروف بابن عساكر) ت ٧١٥ هـ/ ١٧٥

د.مدحت محمد تاریخ إسلامی

- تاریخ مدینة دمشق، دراسة وتحقیق علی شیری، دار الفکر، بیروت ۱۹۹۸م.

- مختصر تاریخ دمشق، تحقیق إبراهیم صالح، دار الفکر، دمشق۱۹۸۷م .
- ابن قتیبة الدینوری: (أبي محمد عبد الله بن مسلم ابن قتیبة الدینوری) (ت ۲۷۲ه/ ۸۸۹م)
- الإمامة والسياسة، تحقيق خليل المنصور، دار الكتب العلمية، بيروت ١٩٩٧م .
- الشعر والشعراء، تحقيق أحمد محمد شاكر، دار المعارف،ط٢، القاهرة ١٩٥٨.

ابن كثير: (عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقى) ت ٤٧٧هـ/١٣٧٢م

- البداية والنهاية،مكتبة الصفا، القاهرة ٢٠٠٣م.
- تفسير القرآن العظيم، تحقيق سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٢، القاهرة ١٩٩٩م.
- ابن منظور: (أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم) ت ٢١١هـ/١٣١م
  - لسان العرب، دار صادر، بيروت ١٨٨٢.
  - ابن هشام: (أبو محمد عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميرى) ت ٢١٣هـ/ ٢٨م

ح.محج محمد تاريخ إسلامي

- السيرة النبوية، تقديم وتعليق : طه عبد الرؤف سعد، دار الجيل، ط۲، بيروت ۱۹۷٥م.

- أبو الفداء: (عماد الدين إسماعيل بن محمد بن عمر) ت ١٣٣٨هـ/١٣٣١م
- تقويم البلدان، إعتنى بتصحيحه وطبعه رينود البارون، ماك توكين، صادر،

بيروت (د . ت).

- أبو الفرج الأصفهانى: (أبو الفرج على بن حسين القرشى الأموى) ت ٣٥٧هـ/٩٦٧م
- الأغانى، تحقيق سمير جابر، دار الفكر، ط٢، بيروت (د ت )

• أبو عبيد: (القاسم بن سلام بن مسكين بن زيد الأزدى) ت٢٢٤هـ/ ٨٣٨م

- الأموال، تحقيق محمد عمارة، دار الشروق، القاهرة ١٩٨٩م.
- نسب قریش، تعلیق: لیفی بروفنسال، دار المعارف، ط۳، القاهرة ۱۹۵۳م
- أبو يعلى: (القاضي أبو يعلى محمد بن الحسين بن محمد بن خلف ابن الفراء)

ت٥١٠٦٥ حدر ١٠٦٥م

- الأحكام السلطانية، تحقيق محمد حامد الفقي، دار الكتب العلمية، ط٢، بير وت

٠٠٠٢م.

- الإدريسى: (أبوعبد الله محمد بن عبد العزيز) ت ١١٥هه/١٥٩م
- نزهة المشتاق في إختراق الأفاق، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة (د. ت)
  - الألوسى: (أبو الفضل شهاب الدين السيد محمود الألوسي) ت ١٢٧٠هـ/١٨٥٣م
- روح المعانى فى تفسير القران العظيم، دار إحياء التراث العربى، بيروت لبنان، (د. ت).
- الحميدى: (أبوعبدالله بن محمد بن نصر الأزدى) ت ٨٨٤هـ/٥٩٠ م.
- جذوة المقتبس في ذكر ولاة الأندلس، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط٢،

القاهرة ٢٠٠٨م.

- الحميرى: (أبو عبد الله محمد بن عبد المنعم) ت١٠١٧م/١٣١٠م
- الروض المعطار، تحقيق إحسان عباس، دار السراج، مؤسسة ناصر للثقافة، ط٢، بيروت ١٩٨٠م.
- الحميرى صفة جزيرة الأندلس (منتخبة من كتاب الروض المعطار في خبر

الأقطار) تحقيق ليفي بروفنسال، دار الجيال، ط٢، بيروت١٩٨٨م.

ح. محمد محمد قاريخ إسلامي

• الذهبى: (شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان) ت ٢٤٧هـ/٤٧٢م

- العبر في خبر من غبر، تحقيق أبو هاجر محمد السعيد بسيوني، دار الكتب العلمية بيروت ١٩٨٥.
- تذكرة الحفاظ، تحقيق: زكريا عميرات، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان ١٩٩٨م.
- تهذيب سير أعلام النبلاء، تحقيق شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة بيروت

۱۹۸۱م.

الرازى: (محمد بن أبي بكر بن عبد القادر) ت حوالى سنة ١٦٦هـ/٢٦٨م

- مختار الصحاح، مكتبة لبنان، لبنان ١٩٨٩م.
- الزبيدى: (أبو عبد الله المصعب بن عبد الله بن المصعب الزبيرى) ت٢٣٦هـ/٥٥٨م
- الزمخشرى: (أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد) ت ١١٤٣/هـ/٢٨م
- أساس البلاغة، تحقيق محمد باسل، دار الكتب العلمية، بيروت ١٩٩٨
- الزهرى: (أبو عبد الله محمد بن أبى بكر) توفى أواسط القرن السادس الهجرى/ الثانى عشر الميلادى

ح.محجه محمد تاريخ إسلامي

- كتاب الجغرافية، تحقيق محمد حاج صادق، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، (د بت).

- السرخسى: (شمس الدين أبو بكر محمد بن أبي سهل) ت ٩٠٤هـ/١٠٩م
- المبسوط، تحقيق خليل محي الدين، دار الفكر، بيروت ٢٠٠٠م
- السمعانى: (الإمام أبو سعد عبد الكريم بن محمد بن منصور التميمى) (ت٣٦٥هـ/١٦٦م)
- الأنساب، تعليق: عبد الله بن عمر البارودى ، دار الجنان، بيروت ١٩٨٨.
- السيوطي: (جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر محمد الخضيري ت ٢٩١١هـ/ ٥٠٥م
- تاريخ الخلفاء، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، مطبعة السعادة،

القاهرة ١٩٥٢ .

- الخصائص الكبرى، دار الكتب العلمية، بيروت ١٩٨٥م.
- الشهرستانى: (أبو الفتح محمد بن عبد الكريم) ت ١٥٥هـ/١٥٩م
- الملل والنحل، تحقيق محمد محمد فريد، المكتبة التوفيقية، القاهرة (د ب ت) .
  - الشوكاني: (محمد بن على بن محمد) ١٢٥٠ هـ/١٨٣٤م

د. محدوث محمد قاريخ إسلامي

- فتح القدير الجامع بين فن الرواية والدراية من علم التفسير، مراجعة يوسف الغوش، دار المعرفة ، ط ٤، بيروت ٢٠٠٧م.

- الشيباني: (محمد بن الحسن) ت ۱۸۹هـ/ ۲۰۸م
- السير الكبير، تحقيق أبو عبد الله حسن محمد حسن، دار الكتب العلمية،

بيروت – لبنان ١٩٩٧م.

- الصاحب بن عباد : (أبو القاسم إسماعيل بن عباد بن العباس) (ت ٣٨٥هـ/٥٩م)
- المحيط في اللغة، تحقيق: محمد حسن آل ياسين، مطبعة المعارف، بغداد ١٩٧٥م .
  - الصفدى: (صلاح الدين خليل بن أيبك) ت ٢١ ٧٨ ١٣٦ م
- الوافى بالوفيات تحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، دار إحياء التراث، بيروت ٢٠٠٠م.
- الضبى: (أحمد بن يحيى بن أحمد بن عميرة بن يحيى) ت٩٩٥هـ/٢٠٣م
- بغية الملتمس، تحقيق إبراهيم الإيبيارى، دار الكتاب المصرى، القاهرة ١٩٨٩م.
- الطبرى: (أبو جعفر محمد بن جرير الطبرى) ت ١٠٦هـ/ ٢٢٩م. - تاريخ الأمم والملوك ( المعروف بتاريخ الطبرى )، دار الكتب العلمية، بيروت ١٩٨٦م،

د. محدوم محمد تاریخ إسلامی

- جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، القاهرة ٢٠٠٠م.

- الفيروز آبادي: (مجد الدين محمد بن يعقوب) ت١٤١٨هـ١٤١٩م - القاموس المحيط، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط٣، القاهرة ١٨٨٣.
  - الفيومى (أحمد بن محمد بن على المقرى) ت ١٣٦٨مم الفيومى (أحمد بن محمد بن على المقرى) ت ١٣٦٨مم .
  - القرطبى: (شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر) ت ٢٧٦هـ/٢٧٢م
- تفسير القرطبى الجامع لأحكام القران والمبين لما تضمنه من السنة وأي الفرقان، تحقيق أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية، ط٢، القاهرة ١٩٦٤م.
  - القزوينى: (زكريا بن محمد بن محمود) ت ١٩٨٣هـ/ ١٩٨٣م - آثار البلاد وأخبار العباد، دار صادر، بيروت١٩٦٠.
- القلقشندى: (أبو العباس أحمد بن على) ت ٢١٨هـ/١٤٨ م - نهايـة الأرب فـي معرفـة الأنسـاب العـرب، تحقيـق إبـراهيم الإبيارى، دار الكتاب اللبنانى، ط٢، بيروت ١٩٨٠م.
- قلائد الجمان في التعريف بقبائل عرب الزمان، تحقيق إبراهيم الإبياري، دار الكتاب المصرى، ط٢، القاهرة ١٩٨٢م،
- صبح الأعشى في صناعة الإنشا، تحقيق يوسف علي طويل، دار الفكر، دمشق١٩٨٧م.

ح.محج محمد تاريخ إسلامي

• الماوردى: (أبو الحسن على بن محمد) ت ٥٠٠ هـ/١٠٥٨م

- الأحكام السلطانية والولايات الدينية، تحقيق د أحمد مبارك البغدادي، دار ابن قتيبة، الكويت ١٩٨٩م.

- الحاوي في فقه الشافعي، دار الكتب العلمية، بيروت ١٩٩٤م.
- المسعودى: (أبو الحسن على بن الحسين بن على ) ت٤٦٣هـ/٥٩م
- مروج الذهب، تحقيق محمد محى الدين عبد الحميد، دار الفكر، ط ه،

بیروت ۱۹۷۳.

- المقدسى : (شمس الدين أبو عبد الله محمد) ت ٣٨٨هـ٧٩٩م
- أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم ، تحقيق: غازي طليمات، وزارة الثقافة،

دمشق۱۹۸۰.

- المقدسى: (المطهر بن طاهر) ت ٥٠٧هـ/١١١م
- البدء والتاريخ، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة (د بت ).
- ياقوت الحموى: (شهاب الدين أبو عبد الله) ٣٦٦٦هـ/٢٦٩م
  - معجم البلدان ، دار صادر ، بيروت ١٩٧٧م .

اليعقوبى: (أحمد بن أبى يعقوب بن واضح) ت ٢٨٢هـ/٩٩٨م البلدان ، مطبعة ليدن ١٨٩١م.

# المراجع العربية

#### • إبراهيم القلا:

- تاريخ مصر الإسلامية وجوانب من حضارتها منذ الفتح الإسلامي حتى نهاية العصر الفاطمي (٢٠ ـ ٥٦٧هـ/ ١٤٠- ١٧١م دار العلم والإيمان، القاهرة ٢٠٠١م.
- نظم الحضارة العربية الإسلامية، دار العلم والإيمان، القاهرة ٢٠٠٧م.
- إبراهيم بن محمد بن حسين العلي: صحيح السيرة النبوية ، دار النفائس للنشر والتوزيع، لأردن١٩٩ م .
- أحمد سعد العش: حروب الردة" دارسة تحليلية"، دار الكتب العلمية ، بيروت ٢٠١٥م.
- أحمد غلوش: السيرة النبوية والدعوة في العهد المكي، مؤسسة الرسالة ٢٠٠٣م.
- أكرم بن ضياء العمري: السِّيرةُ النَّبَويةُ الصَّحيحَةُ، ط٦، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ١٩٩٤م.
- عصر الخلافة الراشدة محاولة لنقد الرواية التاريخية وفق منهج المحدثين، مكتبة العبيكان الرياض ٢٠٠٩ م
- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ط٤، دار الساقي، بيروت ٢٠٠١م.

د.محجر محمد ټاريخ إسلامي

- الأمام الأعظم ، العراق ٢٠٠٧م .
- خير الدين الزركلي: الأعلام، دار العلم للملايين، ط ١٥، بيروت ٢٠٠٢ م.

#### • حسن إبراهيم حسن:

• سيرة عمرو بن العاص ، دار ابن خلدون ، ط ٢، الإسكندرية ١٩٢٤ م.

#### • خير الدين الزركلى:

- الأعلام، دار العلم للملايين، ط ١٥، بيروت ٢٠٠٢ م.
- سامي بن عبد الله بن أحمد المغلوث: أطلس حروب الردة في عهد الخليفة الراشد أبي بكر الصديق رضي الله عنه ، ط۲ ، مكتبة العبيكان ، الرياض ٢٠١٥م.
- سليمان الندوي الحسيني: سيرة السيدة عائشة أم المؤمنين رضى الله عنها ،تحقيق :محمد حافظ الندوي، دار القلم٢٠٠٣م.

#### • الصَّلاَّبيَّ:

- الدولة الأموية عوامل الإزدهار وتدعيات الإنهيار، دار الكتب العلمية، بيروت ١٩٩٠.
- عمر بن عبد العزيز، دار التوزيع والنشر الإسلامية، القاهرة ٢٠٠٦ م.
- السيرة النبوية عرض وقائع وتحليل أحداث، دار الدعوة، الإسكندرية ٢٠٠٨ م

#### • عبد اللطيف عامر:

د.مدمت محمد تاریخ إسلامی

- أحكام الأسرى والسبايا فى الشريعة الإسلامية، دار الكتب الإسلامية، القاهرة ١٩٨٦م.

- محمد أبو زهرة: خاتم النبيين ، دار الفكر العربي ، القاهرة الدحمن المباركفورى:
  - الرحيق المختوم، دار ابن خلدون ،الإسكندرية، (د ت)

#### • محمد حميد الله:

- مجموعة الوثائق السياسية في العصر النبوى والخلافة الراشدة، ط٦، دار النفائس بيروت١٩٨٧ .

#### • محمد خير هيكل:

- الجهاد والقتال فى السياسة الشرعية، ط ٢، دار البيارق، لبنان بيروت١٩٩٦ م.

#### • محمد رواس قلعه جي، حامد صادق قنيبي:

- معجم لغة الفقهاء: دار النفائس، ط ٢، بيروت ١٩٩٨ م.
- محمد سهيل طقوش: تاريخ الخلفاء الراشدين الفتوحات والإنجازات السياسية ، دار النفائس ، بيروت ٢٠٠٣م .
- محمود شیت خطاب: الرسول القائد، ط٦، دار الفكر بیروت۱٤۲۲ ه.

#### • محمد صبحی حسن:

- الإيضاحات العصرية للمقاييس والمكاييل والأوزان زالنقود الشرعية، مكتبة الجيل الجديد، اليمن ٢٠٠٧.

#### • مصطفى عبد الكريم:

حامده مدمد تاريخ إسلامي

- معجم المصطلحات والألقاب التاريخية ، مؤسسة الرسالة، بيروت ١٩٩٦

# المراجع المعربة

#### • ألفردج؛ بتلر:

- فتح العرب لمصر، ترجمة: محمد فريد أبو حديد ، المركز العربي للنشر والتوزيه ، ط٢، القاهرة ( د . ت ) .

#### • فلهاوزن يوليوس:

- تاريخ الدولة العربية من ظهور الإسلام إلى نهاية الدولة الأموية، ترجمة : محمد عبد الهادى أبو ريدة ، القاهرة ١٩٥٨م.

#### • كي لسترنج:

- بلدان الخلافة الشرقية، ترجمة : بشير فرامسيس - كوركيس عواد ، مؤسسة الرسالة، ط٢، بيروت ١٩٨٥م .

#### • ول ديورانت:

- قصة الحضارة، ترجمة: زكي نجيب ، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة ١٩٦٨م.

## الدوريات العلمية .

• عبد الله بن سليمان المنيع:

ح.مدمت مدمد تاريخ إسلامني

- تحويل الموازين والمكاييل الشرعية الى المقادير المعاصرة، مجلة البحوث الإسلامية، إدارة البحوث العلمية والإفتاء، العدد التاسع والخمسون الرياض، ٢٠٠٠م، ص ١٨٤.

#### • الموسوعة الفقهية الكويتية

- وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية – الكويت، مطابع دار الصفوة، القاهر ١٩٨٣.

## مواقع الإنترنت

https://2u.pw/PcdqZ.

- https://www.iasj.net/iasj?func=fulltext&aId=106493

https://www.alsiraj.net/sira/html/page00.html

i نزار محمود قَاسم : الأطلس الجغرافي الإلكتروني لسرايا النبي الله متاحاعلي الإنترنت : http://www.islamsyria.com/portal/uploads/CMS/maktabah/hgh;gshg[yvht] d.pdf

نزار محمود قاسم: الأطلس الجغرافي الإلكتروني لسرايا النبي متاحاعلى الإنترنت:

 $\frac{http://www.islamsyria.com/portal/uploads/CMS/maktabah/hgh;}{gshg[yvhtd.pdf}$ 

# الفهرس

د.مدحت محمد قاريخ إسلامي

| الصفحة | الموضوع                                     |
|--------|---------------------------------------------|
|        | <u>تمهيد</u>                                |
|        | الفصل الأول                                 |
|        | الحياة العرب قبل الإسلام                    |
|        | ۱ – الحياة السياسية                         |
|        | ٢- الحياة الإقتصادية                        |
|        | ٣- الحياة الدينية عند العرب.                |
|        | ٤- الحياة الاجتماعية.                       |
|        | ٥- علوم ومعارف العرب قيل الإسلام            |
|        |                                             |
|        | الفصل الثاني                                |
|        | البعثة النبوية وحياة الرسول ع في مكة        |
|        | ١ – محمد ﷺ قبل البعثة                       |
|        | ۲ - ۲ - البعثة النبوية                      |
|        | ٣-قيام الدولة العربية الإسلامية في المدينة. |
|        | الفصل الثالث : الصراع بين مكة والمدينة      |
|        | ●غزوة بدر سنة ٢ه                            |
|        | ●غزوة أُحَّد سنة ٣ه                         |
|        | ●غزوة الأحزاب (الخندق) ٥ه.                  |
|        | •صلح الحديبية إلى حجة الوداع                |

د.محجرت مجمد تاریخ إسلامی

| الصفحة | الموضوع                                  |
|--------|------------------------------------------|
|        |                                          |
|        | الفصل الرابع                             |
|        | عصر الخلفاء الراشدون (١١-٤٠ه / ٦٣٢-٢٦٦م) |
|        | ١ - الخليفة أبو بكر الصديق .             |
|        | ٢- الخليفة عمر بن الخطاب.                |
|        | ٣- الخليفة عثمان بن عفان                 |
|        | ٤ – الخليفة علي بن أبي طالب              |
|        | الفصل الخامس: عصر الخلفاء الأمويين       |
|        | (۱۶–۱۲۲ / ۱۳۲– ۱۸۲۹)                     |
|        | خلفاء الدولة الأموية                     |
|        | المدن العربية الإسلامية                  |
|        | المصادر والمراجع                         |